Barcode: 99999990841340
Title - manu smrti
Author - satya bushan yogi
Language - sanskrit

Pages - 292 Publication Year - 1966

Barcode EAN.UCC-13



#### GOVERNMENT OF INDIA

## ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 442/6

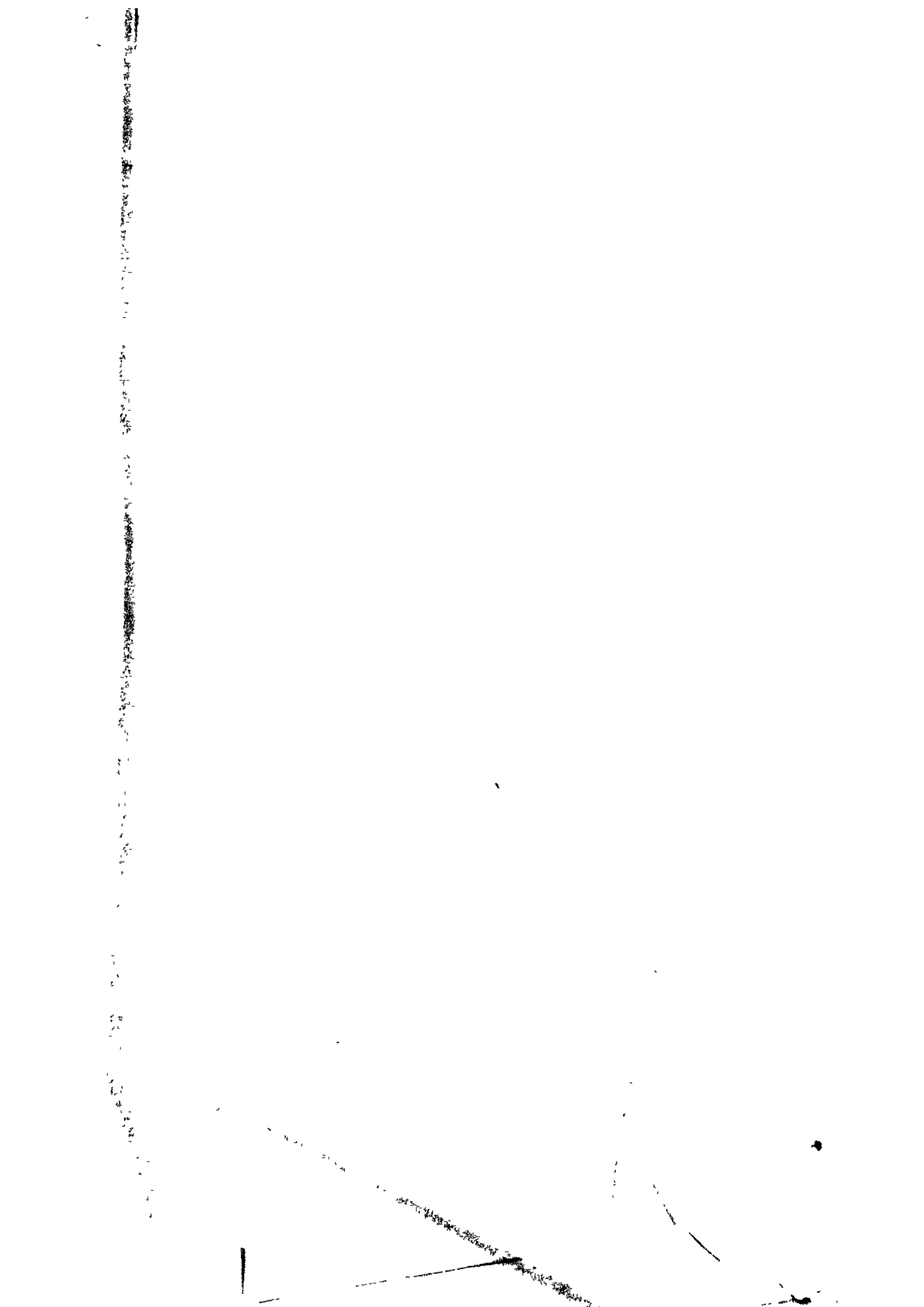
CALL No. Sa3S/Man/Sat

D.G.A. 79.



| 4 |  |   |  |
|---|--|---|--|
| * |  |   |  |
|   |  |   |  |
| • |  | • |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
| - |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |





# मनुस्मृतिः

अध्यायौ १, २

हिल्लूककृतमन्वर्थमुक्तावलीभाष्यं, बलहर (Bubler) कृताङ्गलभाषाभाष्यं, सत्यभूषणयोगिकृतविद्याधरीभाष्यं च

'मनुर्मननाद्' (यास्कः)
'न हि तदस्ति यदयं न मनुते' (दुर्गाचार्यः



सत्यभूषणो योगी

एम. ए., शास्त्री, वेदाल द्भारः

संस्कृतहिन्दीविभागाध्यक्षः

सेंट स्टोफन्समहाविद्यालयो दिल्ली

## मोतीलाल बनारसीदास

MUNSHI १००० - दिल्ल्रीः वाराणसी ः पटना

Ostono de la companya della companya



¥

1

#### THE

# MANU SMRTI

CHAPTERS 1, 2

#### WITH

Manvarthamuktāvali of Kullūka, English Commentary of G. Būhler and Vidyādharī Bhashya of Satya Bushan Yogi

Manurmananāt (Yaska)
Na hi tadasti yadayam na munute (Durgāchārya)

C. E. S. C.

Editor

#### SATYA BUSHAN YOGI

M. A., Shastri, Vedālankār

Head of the Sanskrit & Hindi Deptt.
St. Stephen's College, Delhi.

#### MOTILAL BANARSIDASS

DELHI:: VARANASI:: PATNA

### प्राक्कथनम्

महाभ च विः छात्रा

मनुस्मृतेः प्रथमाद्वितीयाध्याययोर्विस्तृतं भाष्यं मान्यवरश्रीसुन्दरलाल-ागादेशेन प्रस्तूयते । श्लोकः कुल्लूकभाष्यं वलहर (Bühler)भाष्यं स्वकीयं द्याधरीभाष्यमत्र विराजते । भूमिकायां मनुस्मृतिसम्बद्धविषयाणां चर्चा । अन्ये च जिज्ञासवोऽध्येतारोऽधिगतलाभाः स्युरिति मे मितः —

"तत्सन्तः श्रोतुमर्हन्ति सदसद्व्यक्तिहेतवः।

हेभ्नः संलक्ष्यते ह्यग्नौ विशुद्धिः श्यामिकाऽपि वा ॥"

सेंट स् ग्रेफन्समहाविद्यालयः दिल्ली

दीप मालिका, २०२२

कृतसश्रद्धश्रमः

सत्यभूषणो योगी



# समर्प्यते स्वर्गीयपितृपादेभ्यः

विश्वविद्यालयः ख्यातोऽसौ गुरुकुलकाङ्गड़ी ।
गङ्गातीरे हरिद्वारे महोत्कर्षो विराजते ॥
आचार्यरामदेवेति नाम्ना जगित कीर्तितः ।
उपकुलपितस्तत्राऽभूद् विद्वद्गणिशिरोमणिः ॥
ज्ञानी वाग्मी महाधीर ऐतिहासिकविन्दतः ।
प्रणीतवान् बहून् ग्रन्थान् गभीरशोधशोभितान् ॥
पूर्वजन्मकृतैः पुण्यैर्लब्धं जन्म ततो मया ।
लब्धा गुरुकुले शिक्षा सामञ्जस्यविभूषिता ॥
दिव्यसंस्कृतिपूतं तं स्विपतरं तरणिप्रभम् ।
इदं विद्याधरीभाष्यं श्रद्धयाऽहं समर्पये ॥

Mills in the state of the state

# प्रथमोऽध्यायः

| महर्षयो मनुं सर्ववर्णानां प्रभवमपृच्छन्                   | • • • | १−३       |
|-----------------------------------------------------------|-------|-----------|
| मनुः प्रत्युवाच                                           |       | K         |
| आदौ किमासीत् ? तमोभूतम्                                   | • • • | ५         |
| ततः स्वयम्भूर्भगवान् प्रादुरासीत्                         | • • • | Ę         |
| कीदृशो भगवान्?                                            | • • • | ড         |
| भगवान् आदौ अपः ससर्ज                                      | • • • | 6         |
| तासु च बीजमवासृजत्                                        | • • • | 6         |
| वीजं हैममण्डमभवत्                                         |       | ९         |
| नारायणः कस्माद् उच्यते ?                                  |       | १०        |
| ब्रह्मलक्षणम्                                             | • • • | 88        |
| अण्डस्थो भगवांस्तद् द्विघाऽकरोत्                          | • • • | १२        |
| भगवान् अण्डशकलाभ्यां सर्वं निर्ममे                        |       | १३-१६     |
| ब्रह्मणः षडात्मिका मूर्तिः                                |       | १७        |
| महाभूतानि ब्रह्माविशन्ति                                  |       | १८        |
| सप्त महौजसः पुरुषाः                                       |       | १९        |
| पञ्चभूतगुणाः                                              | • • • | २०        |
| वेदशब्देभ्यो नामकरणम्                                     |       | २१        |
|                                                           | • • • | २२        |
| देव-साध्य-यज्ञ-सृष्टिः<br>अस्तिकारमञ्जूषे केल्याकेलान्तिः | • • • | ``<br>२३  |
| अग्निरविवायुभ्यो वेदत्रयोत्पत्तिः                         | • • • | ÷8        |
| कालनक्षत्रग्रहसरिदद्युत्पत्तिः<br>                        | • • • | २५        |
| तपोवाग्ररतिकामाद्युत्पत्तिः                               | • • • | ` \<br>२६ |
| धर्माधर्मविवेचना, सुखदुःखादियोजना                         | • • • | ·         |
| पञ्चभूततन्मात्रादिकं सर्वमनुपूर्वशः संभवति                | • • • | २७        |

| प्रभुः सर्वान् विभिन्नेषु कर्मसु नियुङ्कते            | • • •  | २८  |
|-------------------------------------------------------|--------|-----|
| प्रभुर्यस्य यदधात् तत्तस्य समाविशत्                   | • • •  | २९  |
| स्वानि कर्माणि देहिनः स्वममभिपद्यन्ते                 | • • •  | ₹ 0 |
| ब्राह्मणक्षत्रियादीनाम <u>ु</u> त्पत्तिः              | • • •  | ₹ १ |
| प्रभुरात्मनो देहं द्विधा कृत्वा पुरुष-नारी-रूपेणाभवत् | • • •  | ३२  |
| प्रभुर्मनुमसृजत्                                      | • • •  | ३३  |
| मनुर्दश प्रजानां पतीन्महर्षीनसृजत्                    | • • •  | ₹४  |
| दशमहर्पीणां नामानि                                    | • • •  | ३५  |
| दश महर्पयः सप्त मनूनसृजन्                             | • • •  | ३६  |
| दश महर्पयो यक्षरक्षःपिशाचादीन् असृजन्                 | • • •  | ३७  |
| दश महर्पयो विद्युदशनिमेघादीन् असृजन्                  |        | 3乙  |
| दश महर्पयः किन्नरवानरादीन् असृजन्                     |        | ३९  |
| दश महर्पयः कृमिकीटादीन् असृजन्                        |        | ४०  |
| सर्व स्थावरजङ्गमं दशमहपिभिर्मनुनियोगात्मृष्टम्        |        | ४१  |
| मनुः कथयनि-भूतानां कर्म जन्मनि च क्रमयोगमभिधा         | स्यामि | ४२  |
| पशुमृगादिकर्मवर्णनम्                                  |        | ४३  |
| अण्डजवर्णनम्                                          | • • •  | 88  |
| स्वेदजोष्मजवर्णनम्                                    |        | ४५  |
| उद्भिजवर्णनम्                                         | • • •  | ४६  |
| वनस्पति-वृक्ष-वर्णनम्                                 |        | ४७  |
| गुच्छगुल्मतृणजातिप्रतानवल्लीवर्णनम्                   | • • •  | 88  |
| स्थावरास्तमसावेष्टिताः                                |        | ४९  |
| इमा ब्रह्माद्याः स्थावरपर्यन्ता गतयः                  | • • •  | ५०  |
| सर्वं सृप्ट्वा प्रजापतिरात्मन्यन्तर्दधे               | • • •  | ५१  |
| प्रजापतेर्जागरणं सृष्टिः शयनं प्रलयः                  | • • •  | ६२  |
| प्रलयावस्थावर्णनम्                                    | • • •  | ५३  |
| महाप्रलयवर्णनम                                        |        | teΧ |

| प्रलयावस्थायां जीवस्तमोऽभिभूतः                             | • • •         | ५५         |
|------------------------------------------------------------|---------------|------------|
| जीवस्य नवशरीरग्रहणम्                                       | • • •         | ५६         |
| ब्रह्मा संजीवयति प्रमापयति च                               | • • •         | ५७         |
| ब्रह्मैवेदं शास्त्रं कृत्वा मनुं, मनुश्च मरीच्यादीन् मुर्न | न् ग्राहयामास | ५८         |
| हे महर्षयो युष्मान् भृगुः श्राविषष्यति                     | • • •         | ५९         |
| भृगुर्महर्षीन् अब्रवीत्                                    | • • •         | ६०         |
| अस्य स्वायंभुवस्य मनोरन्ये पड् वंश्याः                     | • • •         | ६१         |
| पण्णामन्यमनूनां नामकीर्तनम्                                | • • •         | ६२         |
| स्वायमभुवसहिताः सप्त मनवः                                  | • • •         | ६३         |
| निमेपादिकालविभागः                                          | • • •         | ६४         |
| अहोरात्रादिकालविभागः                                       |               | ६५         |
| कृष्णशुक्लपक्षविभागः                                       | • • •         | ६ ६        |
| दैव्याहोरात्रोत्तरायणदक्षिणायनविभागः                       |               | ६७         |
| ब्रह्मणोऽहोरात्रम्                                         | • • •         | ६८         |
| देवानां युगस्य वर्णनम्                                     | • • •         | ६९-७१      |
| देवयुगानां सहस्रं ब्राह्मं दिनं सहस्रमेव रात्रिः           | • • •         | ६२         |
| <b>ब्रह्मणोऽहोरात्रज्ञानम्</b>                             |               | ७३         |
| प्रतिबुद्धो ब्रह्मा मनः सृजति                              | • • •         | ७४         |
| मनस आकाशं जायते                                            | • • •         | ७५         |
| आकाशाद् वायुः                                              | • • •         | ७६         |
| वायोरग्निः                                                 | • • •         | છછ         |
| अग्नेराप:                                                  | • • •         | ১৩         |
| आपो भूमिः                                                  |               | 99         |
| परमेष्ठी कीडां कुरुते                                      | • • •         | ۷٥         |
| कृतयुगे धर्मश्चतुष्पात्                                    | • • •         | ८१         |
| इतरेषु युगेष्वेकैकः पादोऽपैति                              | • • •         | ८२         |
| क्रते जनाः शतायुषः । त्रेतादिष्वायुः पादशो ह्रसति          | • • •         | <b>८</b> ३ |
|                                                            |               |            |

| सर्वमनुयुगं फलति                                            | • • •          | 68         |
|-------------------------------------------------------------|----------------|------------|
| विभिन्नेषु युगेषु विभिन्ना धर्मा भवन्ति 🛴                   | • • •          | ८५         |
| कृतयुगे तपस्नेतायां ज्ञानं द्वापरे यज्ञः कलियुगे दानं धर्मः |                | ८६         |
| ब्रह्मा ब्राह्मणादीनां पृथक्कर्माण्यकल्पयत्                 | • • •          | 26         |
| ब्राह्मणकर्माणि                                             | • • •          | 22         |
| क्षत्रियकर्माणि                                             | • • •          | <b>८</b> ९ |
| वैश्यकमाणि                                                  |                | ९०         |
| शूद्रकर्माणि                                                | • • •          | <b>९</b> १ |
| मुखं मेध्यतमम्                                              | • • •          | 97         |
| सर्गस्य ब्राह्मणः प्रभुः                                    | • • •          | ९३         |
| ब्राह्मणं स्वयम्भूः स्वमुखादसृजत्                           | • • •          | ९४.        |
| ब्राह्मणमुखेनेव देवाः पितरश्चाश्नन्ति                       | • • •          | ९५         |
| नरेषु ब्राह्मणाः श्रेप्ठाः                                  | • • •          | ९६         |
| ब्रह्मवादिनः श्रेष्ठतमाः                                    | • • •          | ९७.        |
| विप्रो धर्ममूर्तिः                                          |                | ९८         |
| ब्राह्मणः सर्वभूतानामीश्वरः                                 | • • •          | ९९         |
| जगतीगतं सर्वे स्वं ब्राह्मणस्य                              | • • •          | १००        |
| ब्राह्मणदत्तं सर्वे भुञ्जते                                 | • • •          | १०१        |
| स्वायंभुवो मनुब्रीह्मणस्य क्षत्रियादीनां च कर्मविवेकार्थमि  | दं शास्त्रमकल् | भयत् १०२   |
| अस्य शास्त्रस्य गभीरमध्ययनं कर्त्तव्यम्                     |                | १०३        |
| इदं शास्त्रमधीयानो कर्मदोपैर्न लिप्यते                      | • • •          | १०४        |
| एतच्छास्त्राध्ययनफलम्                                       | • • •          | १०५        |
| एतच्छास्त्रगुणवर्णनम् <sup>•</sup>                          | • • •          | १०६        |
| एतच्छास्त्रगुणवर्णनम्                                       | • • •          | १०७        |
| आचारः परमो धर्मः                                            | • • •          | १०८        |
| आचारहीनो विप्रो वेदफलं नाश्नुते                             | • • •          | १०९        |
| आचारः सर्वस्य तपसो मूलम्                                    | • • •          | ११०        |
| मनुस्मृतेविषयवर्णनम्                                        | • • •          | १११-११८    |
| भृगु धर्मशास्त्रवर्णनं प्रारभते                             | • • •          | ११९        |

# द्वितीयोऽध्यायः

| घर्म <b>स्वरूपम्</b>                       | • • • | १          |
|--------------------------------------------|-------|------------|
| कामात्मता ? अकामता ?                       |       | २          |
| संकल्पमूलः कामः सर्वं संकल्पजम्            |       | ३          |
| सर्व कामस्य चेष्टितम्                      | • • • | ४          |
| सर्वान् कामान् समश्नुते                    |       | ų          |
| घर्ममूलं किम् ?                            | • • • | ६          |
| मनुना सर्व वेदोक्तं कथितम्                 | • • • | 9          |
| श्रुतिः प्रमाणम्                           | • • • | 2          |
| श्रुतिस्मृत्युदितो धर्मोऽनुप्ठेयः          | • • • | 9,         |
| श्रुति-स्मृति-लक्षणम्                      | • • • | १०         |
| नास्तिको वेदनिन्दको बहिष्कार्यः            |       | <b>१</b> १ |
| धर्मस्य लक्षणम्                            | • • • | <b>१</b> २ |
| प्रमाणं परमं श्रुतिः                       | • • • | <b>१</b> ३ |
| पत्र श्रुतिद्वैद्यं स्यात्तत्रोभाविप धर्मौ | • • • | १४         |
| श्रुतिद्वैध उदाहरणं समाधानं च              | • • • | १५         |
| घर्मशास्त्रे कस्याधिकारः ?                 | • • • | १६         |
| ब्रह्मावर्तदेशः ?                          | • • • | १७         |
| कः सदाचारः ?                               | • • • | १८         |
| ब्रह्मर्षिदेशः ?                           | • • • | १९         |
| भारतदेशो जगद्गुरः                          | • • • | २०         |
| मध्यदेशः ?                                 |       | २ १        |
| आर्यावर्तः ?                               | * * * | २२         |
| म्लेच्छदेशः ?                              | • • • | २३         |

| द्विजातयः कुत्र वसेयुः ?                       | • • •                | २४         |          |
|------------------------------------------------|----------------------|------------|----------|
| वर्णधर्मान्निबोधत                              | • • •                | २५         |          |
| शरीरसंस्कारः कार्यः । कथम् ?                   |                      | २६         |          |
| द्विजानामेनः कथमपमृज्यते ?                     | * * *                | २७         |          |
| इयं तनुः ब्राह्मी कथं कियते ?                  | • • •                | २८         |          |
| जातकर्म, प्राशनम्                              | • • •                | 79         | وتد      |
| नामकरणम्                                       | • • •                | ₹ 0        |          |
| ब्राह्मणक्षत्रियवैश्यशूद्राणां नामव्यवस्था     | <b>* * •</b>         | <b>३ १</b> |          |
| विभिन्नवर्णानां नामभिः सह विभिन्नविशेषणसंय     | ोजनम्                | <b>३२</b>  |          |
| स्त्रीणां नामव्यवस्था                          | • • •                | ३३         |          |
| अन्नप्राशनकाल:                                 | • • •                | ३४         |          |
| चूडाकर्मकाल:                                   | • • •                | ३५         |          |
| उपनयनकालः (सामान्यः)                           |                      | ३६         |          |
| उपनयनकालः (विशेषः)                             | • • •                | ३७         | <b>•</b> |
| विभिन्नवर्णानां सावित्र्यनतिवर्तनकालः          | • • •                | <b>३८</b>  |          |
| के सावित्रीपतिता त्रात्याः ?                   | • • •                | <b>३९</b>  |          |
| ओंव्याहतिगायत्रयो ब्रह्मणो मुखम्               | • • •                | ८१         |          |
| ओंगायत्र्यादित्रिवर्षजपेन परब्रह्मप्राप्तिः    |                      | ÷          |          |
| पर ब्रह्म तपः के ? सावित्र्याः परं नास्ति, मौन | ात्सत्यं विशिष्यते ? | 73         |          |
| क्षराक्षरभेद:                                  | • • •                | 28         |          |
| विविधजपानां महत्त्वम्                          |                      | ८५         |          |
| जपयज्ञमहत्त्वम्                                |                      | ८६         |          |
| जपेनैव सिद्धिः। मैत्रो ब्राह्मण उच्यते         | • • •                | 26         |          |
| इन्द्रियनिग्रह:                                | • • •                | 66         |          |
| एकादशेन्द्रियाणि                               |                      | ८९         |          |
| एकादशेन्द्रियगणना                              | • • •                | ९०-९२      | *        |
| इन्द्रियसंयमलाभः                               | • • •                | ९३         |          |

| काम उपभोगेन न शाम्यति                                             |       | ९४               |
|-------------------------------------------------------------------|-------|------------------|
| कामानां परित्यागो विशिष्यते                                       | • • • | ९५               |
| कामाना पारत्यामा ।याराज्यत<br>इन्द्रियसंयमो ज्ञानेन विशिष्टं भवति | • • • | <b>५</b> ६       |
| असंयमिनो न वेदादिभिर्लाभः                                         | • • • | <b>, ५</b><br>९७ |
|                                                                   | • • • | •                |
| को जितेन्द्रियः ?                                                 | • • • | ९८               |
| एकेनापीन्द्रियक्षरणेन प्रज्ञाक्षरणम्                              | • • • | ९९               |
| इन्द्रियसंयमेन सर्वार्थसाधनम्                                     | • • • | १००              |
| उभयोः संध्ययोर्लाभः                                               | • • • | १०२              |
| यो उभे न करोति, स शूद्रवद् बहिष्कार्यः                            | • • • | १०३              |
| अपां समीपेऽरण्ये गायत्रीजपः कर्त्तव्यः                            | • • • | १०४              |
| कस्मिन्न कदाप्यनध्यायः ?                                          | • • • | १०५–१०६          |
| स्वाध्याय (जपयज्ञ ) लाभः                                          | • • • | १०७              |
| समावर्तनपर्यन्तं शिष्यकर्त्तव्यानि                                | • • • | १०८              |
| दश धर्मतोऽध्याप्याः                                               | • • • | १०९              |
| कदा ब्रूयात् ?                                                    |       | ११०              |
| अधर्मेण न ब्रूयान्न च पृच्छेत्                                    |       | १११              |
| कुत्र विद्या न वप्तव्या ?                                         | • • • | ११२              |
| अयोग्ये विद्यां कदाचिदपि न वपेत्                                  | • • • | ११३              |
| कस्मै विद्या न दातव्या ?                                          | • • • | ११४-११५          |
| <del>ब्रह्मस्तेयकारिणो गतिः</del>                                 | • • • | ११६              |
| यतो ज्ञानं गृहीतं तं पूर्वमभिवादयेत्                              | • • • | ११७              |
| संयमिविप्रः सर्वान् अतिशेते                                       | • • • | ११८              |
| गुरुं प्रति समुदाचारः                                             | • • • | ११९              |
| वृद्धपूजा                                                         | • • • | १२०              |
| वृद्धोपसेवालाभः                                                   | • • • | १२१              |
| अभिवादनप्रकार:                                                    | • • • | १२२              |
| अभिवादार्थज्ञानरहितान् किं ब्रूयात् ?                             | • • • | <b>१</b> २३      |

| भोशब्दमहत्त्वम्                                        | • • • | 858          |
|--------------------------------------------------------|-------|--------------|
| प्रत्यभिवादियता कथं वदेत् ?                            | • • • | १२५          |
| यो विप्रः प्रत्यभिवादनं न जानाति न सोऽभिवाद्यः         | • • • | <b>१</b> २६  |
| सम्मेलने कं वर्ण कि पृच्छेत् ?                         | • • • | १२७          |
| प्रत्यभिवादनकाले दीक्षितो नाम्ना न वाच्यः              | • • • | १३८          |
| कां स्त्रीं 'भवती' ति ब्रूयात् ?                       | • • • | १२९          |
| कान् प्रत्यसावहमिति ब्रूयात् ?                         | • • • | १३०          |
| का गुरुभार्यया समाः ?                                  | • • • | <b>१</b> ३१  |
| काः पादयोरिभवाद्याः ?                                  | • • • | <b>१</b> ३२  |
| कामु मातृवद् वृत्तिमातिष्ठेत् ?                        | • • • | <b>१</b> ३३  |
| विभिन्नानि सख्यानि (वर्षभेदेन)                         | • • • | १३४          |
| ब्राह्मणः सर्वेषां पिता                                | • • • | १३५          |
| पञ्च मान्यस्थानानि                                     | • • • | १३६          |
| त्रिषु वर्णेषु मान्यस्थानानि, दशमीं गतः शूद्रोऽपि माना | ईः    | १३७          |
| कस्य पन्था देयः ?                                      | • • • | १३२-१३९      |
| क आचार्यः ?                                            | • • • | १४१          |
| क उपाध्याय: ?                                          |       | १४१          |
| को गुरु: ?                                             | • • • | <b>१</b> ४२  |
| क ऋत्विक्?                                             | • • • | <b>\$</b> 83 |
| कौ मातापितरौ ?                                         |       | 888          |
| उपाध्यायाचार्यपितृमातृतुलना                            | • • • | १४५          |
| ब्रह्मजन्म                                             |       | १४६          |
| विद्याजन्मैव जन्म                                      | • • • | १४७          |
| आचार्यकृतं जन्म सत्यमजरममरं च                          | • • • | १४८          |

# भूमिका

# मनुस्तस्य धर्मशास्त्रं च

मनुर्वेदेषु बहुधा स्तुतः । प्रायः पितृरूषेण तस्य स्तुतिः । भारतीयपरम्परायां मनुरादिशासकः । प्राह कविकुलगुरुः —

वैवस्वतो मनुर्नाम माननीयो मनीषिणाम् । आसीन्महीक्षितामाद्यः प्रणवश्छन्दसामिव ॥

रघु० १

वयं सर्वे मनुष्या मानवा वा (मनोरपत्यानि) स्मः। अस्मिन् संसारे सर्वेषु प्राणिपु मनुष्य एव मननशीलः। यास्कः कथयति—'मनुष्या मननात्। मत्वा कर्माणि सीव्यन्ती'ति। मनुष्य एव सदसद्वचितं कृत्वा 'परीक्ष्यान्यतरद् भजते'।

मन्यतेऽनेनेति मनुः । मन् + उ=मनुः । शृस्वृ० इति 'उः' (उणादि० १.११) । प्रतिकल्पं चतुर्दश मनवो भवन्ति । तेषां नामानि - स्वायम्भुवः । स्वारो-चिपः । उत्तमः । तामसः । रैवतः । चाक्षुपः - (एते गताः) । वैवस्वतः - (वर्तमानोऽयम्) । सार्वणिः । दक्षसार्वणिः । ब्रह्मसार्वणिः । धर्मसार्वणिः । रुद्रसार्वणिः । देवसार्वणिः । इन्द्रसार्वणिः । ।—(एते भविष्यन्ति )

वैवस्वतः सूर्यात्संज्ञायां जातः । आलङ्कारिकदृष्टचा सूर्यः=आलोकः, संज्ञा=सम्यग्ज्ञानम् ।

#### मन्दन्तराणि ३

मनवः स्वायमभुवादयस्तेषामवधिर्वाऽस्मिन्निति मन्वन्तरम् । इदं हि दिव्यानां

१. वेदे मनुस्वरूपस्य सविस्तरावबोधाय पठचतां सत्यभूषणयोगिरचितहिन्दी-, पुस्तकम्—'कामायनी का सश्रद्ध मनन'

२. शब्दकल्पद्रमे श्रीभागवतेऽष्टमस्कन्धस्य प्रथमाध्यायत उद्धृतम्।

३. अमरकोषः १.४.२२

युगानामेकसप्ततिः । उक्तं लिङ्गपुराणे---

"एवं चतुर्युगाख्यानां साधिका ह्येकसप्ततिः। कृतत्रेतादियुक्तानां मनोरन्तरमुच्यते ॥ दैविकानां युगानान्तु सहस्रं ब्रह्मणो दिनम्। कृतत्रतादियुक्तानां मनोरन्तरम्च्यते ॥"

एतदङ्का यथा ३०६, ७२०,००० । एवं चतुर्दशमन्वन्तरैर्ब्रह्मदिनम् अर्थात् ब्रह्मगो दिनमध्ये चतुर्दशमन्वन्तराणि भवन्ति। एको मनुर्यावदिधकारी भवति स कालो मन्वन्तरसंज्ञको भवति ।

#### वेवस्वतमन्वन्तरम्

वेवस्वते मन्वन्तरे वामनोऽवतारः । पुरन्दर इन्द्रः । आदित्या वसवो रुद्रा विश्वे देवा मरुद्गणा अश्विनौ वृषभा इत्याद्या देवाः । कश्यपोऽत्रिर्वसिष्ठो विश्वामित्रो गोतमो जमदग्निर्भरद्वाज एते सप्तर्षयः ।

### वैवस्वतमनोः पुत्राः

अस्य दश पुत्राः ---इक्ष्वाकुः । नृगः । शर्यातिः । दृष्टः । धृष्टः । करूषकः 🕽 नरिष्यन्तः। पृषद्यः। नाभागः। कविः।

#### घर्मशास्त्रम्

धर्मशास्त्रम्--धर्मस्य धर्माय वा शास्त्रम्, मन्वादिप्रणीतशास्त्रम्--

मन्वत्रिविष्णुहारीता याज्ञवल्क्योऽशनोऽङ्गिराः ।

यमापस्तम्बसंवर्ताः कात्यायनबहस्पती ॥

पराशरव्यासशङ्कालिखता दक्षगोतमौ ।

शातातपो वशिष्ठश्च धर्मशास्त्रप्रयोजकाः ॥

याज्ञवल्क्यस्मृतिः, १.५-६.

इमानि वर्णनान्येषा च परिगणना परम्परानुसारिणी। विभिन्नकोषाद्याघृत्येदं सर्वं गणनाजातं लिख्यते । नात्रास्माकं काचित्सहमितरसहमितवी । अस्मिन् विषयेऽनभिज्ञा वयम् । जिज्ञासूनां विचारायेदमत्र समावेशितम् ।

### धर्मशास्त्रं स्मृतिरिप कथ्यते---

## श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वं स्मृतिः

मन्० २.१०

धर्मः कः ? धारणाद्धर्म इत्याहुः । यो भूतानि धारयित (येन वा भूतानि धार्यन्ते) यं वा भूतानि धारयिन्त स धर्मः । मूलतो भगवान् एव धर्मः । द्वितीयतश्च ते सर्वे नियमाः कार्याणि च धर्मपदाभिष्वेयानि यैर्भूतानि सम्यग् धारि-तानि भवन्ति । अस्मिन् हि नानासङ्कटान्तरायाकुले संसारे जनो दृढोऽविचलश्च भूत्वा कथं गच्छेद् उन्नतिपथगामी च स्याद् ? धर्मशास्त्रे त एव नियमा उपदिश्यन्ते ।

'धारणाद्धर्म इत्याहु'रतः स्नानमिष धर्मो भवति । अन्यानि च सामान्यानि दैनन्दिनकार्याण्यपि धर्मपदभाञ्जि भवन्ति । अतः स्मृतौ (धर्मशास्त्रे) सर्वो-ऽपि विषयः समायाति । मानवस्य धारणं बहुविधं भवति । पञ्चशरीरेषु स्थित आत्मा तदैव सुघृतो भवति यदा तस्य पञ्च शरीराणि सुघृतानि स्युः—

- १. अन्नमयशरीरम्
- २. प्राणमयशरीरम्
- ३. मनोमयशरीरम्
- ४. विज्ञानमयशरीरम्
- ५. आनन्दमयशरीरम्

आनन्दमये शरीरे तिष्ठित ज्योतिर्मय आत्मा । यथा सुदृढरथस्थो रथी सुघृतो भवत्येवमेव सुदृढसुविकसितशरीरस्थ आत्मा सुघृतो भवति । मनुष्य-स्तदैव सुघृतो भवति यदा तस्य भौतिक्याध्यात्मिकी चोभे अप्युन्नती स्याताम् । अन्यथा धर्मो (धारणं) न भवति, महाऽधर्मो (अधारणं) भवति—

## यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः

वैशेषिकदर्शनम् १.१

ईशोपनिषद्यपीदमेवोपदिष्टम्--

विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभय ् सह । अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययाऽमृतमञ्जूते ॥ कोऽघर्मः ? सर्वोऽप्येतादृश आचारोऽघर्मो येन प्रजा अघृता भवन्ति, येन सृष्टिव्यवस्थायामुपप्लवो जायते । आह च भगवान्—

> यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । अम्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम् ॥

शाश्वतश्रुतिमाघृत्याऽनुशासनाय धर्मशास्त्रं (स्मृतिः) प्रणीयते। इद धर्मशास्त्रमपि (मनुस्मृतिरिप) श्रुतेनियमान् विश्वदीरोति युगानुकूलं च व्याचप्टे। श्रुतौ यो धर्मो बीजरूपेण कथितस्तस्य शास्त्रमियं स्मृतिः। प्रामाण्यं तु सर्वत्र श्रुतेरेव—

## धर्मं जिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः

मनु० २.१३

केवलं श्रुतेरेव स्वतः प्रामाण्यम् । सर्वस्यान्यस्य परतः प्रामाण्यम् । विहितश्रुतिसागरावगाहनस्य कृतिनः कृतिरियं मनुस्मृतिः । गर्भाधाना-न्मरणपर्यन्तं मानवस्य जीवनं कथं कैश्च नियमैः सुघृतः स्यादेष धर्मोऽत्र प्रति-पादितः —सर्वविघोऽम्युदयः परमिःश्रेयसञ्चोभयमप्यत्रास्ति ।

अतएव कथ्यते---

यद्वै कि च मनुरब्रवीत् तद्भेषजम्

तै० सं० २.२.१०.२

मनुवै यात्किचिदवदत्तद्भेषजममृतायै

ताण्डयब्राह्मणम् २३.१६.१७

उक्तं च श्रीमद्भगवद्गीतायाम्—

इमं विवस्वते योगं प्रोक्तवानहमन्ययम्। विवस्वान् मनवे प्राह मनुरिक्ष्वाकवेऽब्रवीत्॥ मनुस्मृताविप कथितम्—

यः किञ्चत्कस्यचिद्धर्मो मनुना परिकीर्तितः । स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमयो हि सः।।

मनु० २.८ 🍻

१. कालिदासः —श्रुतेरिवार्थं स्मृतिरन्वगच्छद् । रघु० २.१

### अभिहितं चापस्तम्बधर्मसूत्रे—

'सहदेवमनुष्या अस्मिल्लोके पुरा बभूवुः। अथ देवा कर्मभिर्दिवं जग्मुर-हीयन्त मनुष्याः। तेषु ये कर्माण्यारभन्ते सह देवैर्ब्रह्मणा चामुष्मिन् लोके भवन्ति। अथैतन्मनुः श्राद्धशब्दं कर्म प्रोवाच। प्रजानिःश्रेयसं च।

आपस्तम्व० २.१६.१

कृता च बृहस्पतिस्मृतौ मनुस्मृतिस्तुतिततिः--

वृहस्पतिस्मृतिः संस्कारः १३

एवं स्मर्तव्याऽनुसर्तव्या घर्तव्या च जीवने मनुस्मृतिर्मानवैः प्रणवजपपरै-भविष्यति च प्रसादः स्मरारेः ।

पूर्वमेवाऽभिहितं यन्मनुर्मननादिति । मननं कस्य ? प्रथमं तु श्रुतेर्मननं विधीयते । कृतं मन्त्रनिर्वचनं यास्केन 'मन्त्रा मनना'दिति । मनुना यत्कथितं तत्सर्वं वेदे—

यः किञ्चत्कस्यचिद्धमों मनुना परिकीर्तितः । स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमयो हि सः ॥

मन्० २.७

श्रुतौ च यदुपदिष्टं तस्य विनियोगो निर्दिश्यते स्मृतिकारेण दिग्देशकालानुसारम्। स्वर्णरूपा हि श्रुतिः। विभिन्नानि विभिन्नजनकालोपयोगीनि भृषणानि
क्रियन्ते स्मृतिकारैः। स्वर्णकारैर्विना स्वर्णः सम्यगुपयोगार्हो न भवति। स्मृति विना
श्रुतिरिप जनैरवगम्या समाचरणीया च न भवति। परं नेदं विस्मर्तव्यं यत्सर्वमिष भूषणजातं शुद्धस्वर्णमयमेव तिष्ठेत्। यदि श्रुतिस्मृत्योविरोधः स्यात्तदा
श्रुतिरेवानुसर्तव्या—विरोधिवचनं च प्रक्षेपरूपं स्याद् यथाऽऽचार्यरामदेवमहोदयेन 'भारतवर्षेतिहास'पुस्तके विशदीकृतम् । निम्नक्लोकेषु मनुस्मृतिः
श्रुतिरेव प्रामाण्यं स्वीकरोति सर्वतोभावेन। मनुः पुनः पुनः श्रुति प्रशंसति—

वेदोऽखिलो धर्ममूलम् २.६ सर्वं तु समवेक्ष्येदं निखिलं ज्ञानचक्षुषा । श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान् स्वधर्मे निविशेत वै ॥ २.८ श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठन्हि मानवः । इह कीर्तिमवाप्नोति प्रेत्य चानुत्तमं सुखम्॥ २.९ श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः । ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये ताभ्यां धर्मो हि निर्वभौ ॥ २.१० योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् द्विजः। स साधुभिर्बहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ २.११ वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः। एतच्चतुर्विधं प्राहुः साक्षाद् धर्मस्य लक्षणम् ॥ २.१२ अर्थकामेष्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते । धर्मं जिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः ॥ २.१३ वेदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके। नाऽनुरोघोऽस्त्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि ॥ २.१०५ वैदमेव सदाऽभ्यस्येत् तपस्तप्स्यन् द्विजोत्तमः । वेदाभ्यासो हि विप्रस्य तपः परमिहोच्यते ॥ १.१६६ योऽनघीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम्। स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छति सान्वयः ॥ २.१६८ वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वापि यथाक्रमम्। अविष्लुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेत् ॥ ३.२ वेदोदितं स्वकं कर्म नित्यं कुर्यादतन्द्रितः। तद्धि कुर्वन्यथाशक्ति प्राप्नोति परमां गतिम्।। ४.१४ बुद्धिवृद्धिकराण्याशु धन्यानि च हितानि च। नित्यं शास्त्राण्यवेक्षेत निगमांश्चैव वैदिकान् ॥ ४.१९ वेदविद्यावतस्नातान् श्रोत्रियान् गृहमेधिनः। पूजयेद्धव्यकव्येन विपरीतांश्च वर्जयेत् ॥ ४.३१

ब्राह्मे मुहूर्ते बुध्येत धर्माथौ चानुचिन्तयेत् । कायक्लेशांश्च तन्मूलान् वेदतत्त्वार्थमेव च ॥ ४.९३ वेदमेव जपेन्नित्यं यथाकालमतन्द्रितः। तं ह्यस्याहुः परं धर्ममुपधर्मोऽन्य उच्यते ॥ ४.१४७ वेदाभ्यासेन सततं शौचेन तपसैव च। अद्रोहेण च भूतानां जाति स्मरति पौर्विकीम् ॥ ४.१४८ श्रुतिस्मृत्युदितं सम्यङ्गिबद्धं स्वेषु कर्मसु। धर्ममूलं निषवेत सदाचारमतन्द्रितः ॥ ४.१५३ अनभ्यासेन वेदानामाचारस्य च वर्जनात्। आलस्यादन्नदोषाच्च मृत्युर्विप्राञ्जिघांसति ॥ ५.४ यस्मिन् देशे निषीदन्ति विप्रा वेदविदस्त्रयः । राज्ञश्चाधिकृतो विद्वान् ब्राह्मणास्तां सभां विदुः ॥ ८.११ चातुर्वर्ण्यं त्रयो लोकाश्चत्वारश्चाश्रमाः पृथक् । भूतं भव्यं भविष्यं च सर्वं वेदात्प्रसिध्यति ॥ १२.९७ शब्दः स्पर्शाश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः। वेदादेव प्रसूयन्ते प्रसूतिगुणकर्मतः ॥ १२.९८ बिर्भात सर्वभूतानि वेदशास्त्रं सनातनम्। तस्मादेतत्परं मन्ये यज्जन्तोरस्य साधनम् ॥ १२.९९ सैनापत्यं च राज्यं च दण्डनेतृत्वमेव च। सर्वलोकाधिपत्यं च वेदशास्त्रविदर्हति ॥ १२.१०० यथा जातबलो वह्निर्दहत्याद्रीन् द्रुमानपि। तथा दहति वेदज्ञः कर्मजं दोषमात्मनः ॥ १२.१०१ वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञो यत्रतत्राश्रमे वसन् । इहैव लोके तिष्ठन्स ब्रह्मभूयाय वल्पते ॥ १२.१०२ आर्षं धर्मोपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना । यस्तर्केणानुसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः ॥ १२.१०६ ऋग्वेदविद्यज्विच्च सामवेदविदेव च।

त्र्यवरा परिषज्ज्ञेया धर्मसंशयनिर्णये ॥ १२.११२ एकोऽपि वेदिवद्धमें यं व्यवस्येद् द्विजोत्तमः । स विज्ञेयः परो धर्मो नाज्ञानामुदितोऽयुतैः ॥ १२.११३ हत्वा लोकानपीमांस्त्रीनश्ननपि यतस्ततः । ऋग्वेदं धारयन् विप्रो नैनः प्राप्नोति किंचन ॥ ११.२६१ ऋक्संहितां त्रिरम्यस्य यजुषां वा समाहितः । साम्नां वा सरहस्यानां सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ ११.२६२ यथा महाह्नदं प्राप्य क्षिप्तं लोष्टं विनश्यति । तथा दुश्चरितं सर्वं वेदे त्रिवृति मज्जिति ॥ ११,२६१ आद्यं यत् ज्यक्षरं ब्रह्म त्रयी यस्मिन् प्रतिष्ठिता । स गुह्योऽन्यस्त्रिवृद्वेदो यस्तं वेद स वेदवित् ॥ ११.२६५ वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानमिन्द्रियाणां च संयमः। अहिंसा गुरुसेवा च निःश्रेयसकरं परम् ॥ १२.८३ वैदिके कर्मयोगे तु सर्वाण्येतान्यशेषतः। अन्तर्भवन्ति क्रमशस्तिस्मिस्तिस्मिन् क्रियाविधौ ॥ १२.८७ मुखाभ्यदियकं चैव नैःश्रेयसिकमेव च । प्रवृत्तं च निवृत्तं च द्विविधं कर्म वैदिकम् ॥ १२.८८ यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोत्तमः। आत्मज्ञाने शमे च स्याद्वेदाम्यासे च यत्नवान् ॥ १२.९२ पितृदेवमन्ष्याणां वेदश्वक्षुः सनातनम् अशक्यं चाप्रमेयं च वेदशास्त्रमिति स्थितिः॥ १२.९४ या वेदबाह्या स्मृतयो याश्च काश्च कुदृष्टयः। सर्वास्ता निष्फला प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः ॥ १२.९५

अतः स्मृतिपठनवेलायां नेदं विस्मर्तव्यं यत्सर्वमपि श्रुतिप्रामाण्यतः परीक्ष-णीयमिति ।

# मनुस्मृतेरुद्भवः

भारतवर्षेतिहासे प्रकाण्डविद्वान् आचार्यरामदेवोऽत्र सविस्तरं विवेचित-वान्। तस्य कथनस्य भावः संक्षेपेण लिख्यते---

''वर्तमानसृष्टेः प्रारम्भे ब्रह्मा नाम महिष्वंभूव । तस्य पुत्रो विराट् । तस्य च पुत्रो मनुः । तिस्मन् समये राजव्यवस्थाया उपक्रमः कृतः । मनोः पुत्रा मरीचि-भृग्वादयो दश जाताः । मरीचिरित सुयोग्यो राजाऽऽसीत् । तस्य पुत्रः स्वायम्भवो मनुर्जातः । अनेन राजव्यवस्थाविषये विशिष्टता प्रदर्शिता । छान्दोग्यन्नाह्मणे मनुविषयेऽभिहितं—'मनुर्वे यिक्विचिदवदत् तद्भेपजं भेषजनायाः'। संभवत इदं कथनं प्रारम्भिकमनुविषयेऽस्ति, यतो मनुरिति नाम्ना महाज्ञानी सर्वप्रथममसावेव प्रख्यातः । आपस्तम्बादिधमसूत्रेषु मानव-धर्मसूत्राण्युद्धृतानि । अनेन सिध्यति यन्मनोर्नाम्ना किचिद् धर्मसूत्रमिप प्रवृत्तं वभूव । अस्माभिरिदमनुमीयते यन्मनुना यद्धर्मशास्त्रं निर्मितं तदेवाधृत्य स्वायम्भुवमनुसमये राजनियमव्यवस्था जाता । कालेन तत्र वृद्धिर्जाताः न्तनियमसमावेशोऽभूत् । परं मूलं मनुधर्मशास्त्रमेवाभूत् । अस्या मनुस्मृतौ भृगोः स्वायम्भुवमनोश्च चर्चाऽऽभीक्ष्ण्येन । अस्य कारणमिदं यन्महिष्भृं गुर्मानवधर्मशास्त्रस्य प्रथमप्रचारकः स्वायम्भुवमनुक्च तदुपदेशान् कियाह्भेण विपरिणमयिता प्रथमो महाराजः ।"

आचार्यरामदेवमहोदयेन प्राचीनग्रन्थानां गभीरस्वाघ्यायेन स्वकीयं मत्ं निर्घारितम् ।

वेदेषु मनोर्बहुचर्चा । असौ मानवजातेः पितृरूपेण वर्णितः । परं धर्मशास्त्र-प्रणेत्रा मनुना सह तस्य किञ्चित्सम्बन्धो न प्रतिभाति । संभवतो परवर्तिकाले ' मनुशब्दो ज्ञानिपर्यायवाचिरूपेण प्रयुक्तः ।

१. भारतवर्षेतिहासः (भारतवर्षं का इतिहास), द्वितीयं खण्डम्, पृष्ठानि —-२१०-२१६

२. यद्वै किंच मनुरब्रवीत् तद् भेषजम् । (तै. सं. २, २, १०.२) मनुर्वे यत्किचिदवदत्तद्भेषजममृतायै । (ताण्डयब्राह्मणम्—२३.१६.२७)

मनुस्मृतौ द्वादशाध्यायाः, २६९५ श्लोकाश्च । अस्याः प्राचीनतमोपलब्धटीका मेघातिथिकृता । मेघातिथेः कालो नवमशताब्दी (स्प्रीस्तीया) अनुमीयते । मेघातिथेः प्रायो द्विशतवर्षपूर्वमसहायो टीकां कृतवान् । न सा प्राप्यते ।
भागुरिभर्तृ यज्ञादिभिः कृता अन्याष्टीका अपि मेघातिथेः पूर्वं बभूवुः । ता
अपि न प्राप्यन्ते । महामहोपाध्यायकाणेमहोदयस्येदं मतं यत्—'नात्र सन्देहो
यद्वर्त्तमानमनुस्मृतिः सप्तमशताब्दौ प्रामाणिकग्रन्थरूपेणाऽऽसीत् ।"

इयं तु काणेमहोदयेनावरसीमा निर्घारिता। अत्र विभिन्नानां विदुषां विभिन्नानि मतानि। एलफिस्टनमहोदयः कथयति—"सामाजिकदशायाः प्रथमं पूर्णिचत्रं तेन धर्मशास्त्रेण ज्ञायते यन्मनुरिति नाम बिर्भात । सम्भवतस्तस्य निर्माणं स्त्रीस्तात् प्राङ्क नवमशताब्द्यां जातम्।"र

"डाक्टरहन्टरमहोदयोऽभिधत्ते—इदं (= इयं मनुस्मृतिः) व्यावहारिक नियमानां प्रथमसंग्रहो, ये (नियमाः) स्त्रीस्तात् पूर्वं प्रायः पञ्चमशताब्दौ प्रचरिता बभूवुः . . . . . . परन्तु वर्त्तमानं (श्लोकबद्धं) धर्मशास्त्रं तु प्रथम-पञ्चमशताब्दचोर्मध्य एव संगृहीतं स्यात्।"

सर डब्ल्यू. जोन्समहोदयो भणति—'बहु सम्भाव्यते यन्मनो राजनियमाः सोलनादथवा टाइकरगसादिप पर्याप्तं प्राचीनतराः स्युः। यद्यपीदं संभाव्यते

<sup>1. &</sup>quot;No one can doubt for a moment that the extant मनुस्मृति was an authoritative work in the seventh century." —History of धर्मशास्त्र; Vol. I, p. 150.

<sup>2. &</sup>quot;The first complete picture of the state of society is afforded by the code of laws which bears the name of and and which was probably drawn in 9th century before Christ.—"History of India, (5th edition)—pages 11-12.

<sup>3. &</sup>quot;It is a compilation of a customary law current probably about the 5th century B.C......the present code must have been compiled between 100 and 500 A. D."—'The Indian Empire', 2nd edition, p. 113.

यल्लेखबद्धतायाः पूर्व तेषां प्रचारस्तस्मिन् समयेऽपि स्याद् यदा मिश्रे भारते च प्रथमसाम्राज्यस्थापना बभूव।"<sup>१</sup>

अत्र बलहरमहोदयोभिदघाति—"अद्याविध ममेयं मितर्यद् यवनकम्बोजशक-चर्चाऽधिकतरमािघ्रयेत तथाऽस्याः कृतेः (मनुस्मृतेः) परसीमा प्रायो द्वितीयशता-ब्द्याः प्रारम्भेऽथवा किंचित्पूर्व निर्धार्येत ।"

एविममे सर्व ऐतिहासिका अत्र परस्परं विसंवदन्ते । तथा चैषां समीपे किंचित्पुष्टप्रमाणमि नास्ति । बलहरमहोदयो मनुस्मृतौ 'यवने'ति शब्दं दृष्ट्वा मन्यते यद् 'यूनान'देशेन सह भारतीयानां संपर्कानन्तरं मनुस्मृतिर्निर्मिता । अयं च संपर्कोऽलक्षेन्द्रस्याकामणानन्तरं जात'' इति । अत्र इतालीदेशीय संस्कृतिवदुषो गौरीशिवस्य (Gorresio's) मतस्योद्धरणं पर्याप्तम्—''इदं संभाव्यते यद् भारतीयंर्यवनेतिनाम्नः प्रयोगस्तासां जातीनां कृते कृतः स्याद् या भारतवर्पात्पिश्चिमदिशि निवसन्ति स्म तथाच परिवर्तिकालेऽर्थाद् अलक्षेन्द्रकालेऽयं शब्दो मुख्यतया यूनानदेशीयानां कृते प्रयुक्तः स्याद् ।''\*

पारदाः पह्लवाश्चीनाः किराता दरदाः खशाः ॥ —-मनु०, १०.४४

—गौरीशिव (Gorresio) महोदयो रामायणानुवादभूमिकायाम् 🞉

very probably were considerably older than those of Solon or even of tycurgus, although the promulgation of them, before they were reduced to writing, might have been coeval with the first monarchies established in Egypt and India.—Institutes of Hindu Law, Introduction p. 10.

२. I think it so far to rely more on the mention of the यवन, कम्बोज and शक and to fix the remoter limit of the work about the beginning of the 2nd century A. D. or some what earlier."—'Laws of Manu'—G. Bühler, Introduction p. 117.

३. पौण्ड्रकाश्चौड्रद्रविडाः काम्बोजा यवनाः शकाः।

४. The name of यवन may have been anciently used by Indians to denote the nations situated to the west of India; more recently, that is after the time of Alexander, it was applied principally to the Greeks.

# मनुस्मृतिर्महाभारतं च

मनुस्मृतौ कुत्रचिदिप महाभारतस्य महिषव्यासस्य वा चर्चा नास्ति, परन्तु महाभारते राजिषमनोर्नाम पुनः पुनः ससम्मानं प्राप्यते—

मनुनाऽभिहितं शास्त्रं यच्चापि कुरुनन्दन

अनुशासनपर्व, ४७.३४

तैरेवमुक्तो भगवान् मनुः स्वायमभुवोऽब्रवीत्

अनुशासनपर्व, ३६.५

एष दायविभिः पार्थ पूर्वमुक्तः स्वयम्भुवा

अनुशासनपर्व, ४७.५८

सर्वकर्मस्विहंसां हि धर्मात्मा मनुरब्रवीत्

शान्तिपर्व (मोक्षघर्मप्रकरणम्)

अत्रायं तर्कः प्रस्तोतुं शक्यते यत्कामं मनुर्महाभारतात्पूर्ववर्ती स्यात्परं श्लोक-बद्धा मनुस्मृतिः परवर्तिनि कालेऽपि भविनुं पारयति ।

अत्र ह्यधोलिखितश्लोको विचार्यः —

अद्भ्योऽग्निर्इह्यतः क्षत्रमङ्मनो लोहमुत्थितम् । तेषां सर्वत्रगं तेजः स्वासु योनिषु शाम्यति ॥

मनुस्मृतिः ९.३२१

अयं क्लोको महाभारते व्यान्तिपर्वणि (५६.२४) प्राप्यते । अतः पूर्व तत्रैव (महाभारते क्यान्तिपर्वणि ५६.२३) कथितं—

## मनुना चैव राजेन्द्र गीतौ इलोकौ महात्मना

एतदतिरिक्तं मनुस्मृतेरघोनिर्दिप्टश्लोका महाभारते प्राप्यन्ते—

| मनुस्मृतिः | महाभारतम्   |        |  |
|------------|-------------|--------|--|
| ११.७       | शान्तिपर्व  | १६५.५  |  |
| ११.१४      | शान्तिपर्व  | १६५.९  |  |
| ११.१८०     | शान्तिपर्व  | १६५.३७ |  |
| ६.४५       | शान्तिपर्व  | २४५.१५ |  |
| २.१२०      | अनुशासनपर्व | १०४.६४ |  |

### मनुस्मृतेरघोलिखितश्लोका अल्पपरिवर्ननैः सह महाभारते प्राप्यन्ते—

| मनुस्मृतिः  | महाभारतम्   |        |  |
|-------------|-------------|--------|--|
| २.१५७       | शान्तिपर्व  | ३६.४७  |  |
| ११.४        | "           | १६५.४  |  |
| ११.१२       | "           | १६५.७  |  |
| ११.३७       | <b>33</b>   | १६५.२२ |  |
| ८.३७२       | "           | १६५.६३ |  |
| २.२३१       | ***         | १०८.७  |  |
| ९.३         | अनुशासनपर्व | ४६.१४  |  |
| <b>3.44</b> | "           | ४६.३   |  |

# मनुस्मृतिवल्मोिकरामायणं च

रामायणे किष्किन्धाकाण्डेऽघोलिखितास्त्रयः श्लोकाः प्राप्यन्ते—

श्रूयते मनुना गीतौ क्लोकौ चारित्रवत्सलौ ।
गृहीतौ धर्मकुशलैस्तथा तच्चरितं मया ॥ ३० ॥
राजभिर्घृतदण्डाक्च कृत्वा पापानि मानवाः ।
निर्मलाः स्वर्गमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथा ॥ ३१ ॥
शासनादिष मोक्षाद्वा स्तेनः पापात्प्रमुच्यते ।
राजा त्वशासन् पापस्य तदवाप्नोति किल्विषम् ॥ ३२ ॥

किष्किन्धाकाण्डम्, १८.३०-३२

इमौ (३१,३२) श्लोकौ किंचित्परिवर्तनेन सह मनुस्मृतौ (८.३१८,३१६) प्राप्यते । अत्रापीदं विचार्य यन्मनुस्मृतौ श्रीरामचन्द्रस्य वाल्मीकेर्वा चर्चा न प्राप्यते ।

एवं श्लोकबद्धा मनुस्मृतिर्महाभारताद् रामायणाच्च पूर्ववर्तिकाले सिघ्यति। अत्र निरस्तपक्षपातमितिभिर्विपश्चिद्धिर्मनीपिभिर्मननं विवेयम्।

# मनुस्मृतौ परस्परविरुद्धमतानि

क्वचित् क्वचित्परस्परनितान्तविरुद्धमतानि लोचनगोचरीभवन्ति । उदाहरणार्थम्—

> नाऽकृत्वा प्राणिनां हिंसां मांसमृत्पद्यते क्वचित्। न च प्राणिवधः स्वर्ग्यस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत्।।

> > मन्० ५.४८

सुरां पीत्वा द्विजो मोहादग्निवर्णां सुरां पिबेत् । तथा सकाये निर्दग्धे मुच्यते किल्विषात्ततः ॥

मनु० ११.९०

एतद्विरुद्धमघोलिखितश्लोकः —

न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ॥

मनु० ५.५६

अघोलिखितास्त्रयः श्लोकाः स्पष्टं प्रतिपादयन्ति यत्कर्मणा ब्राह्मणो (ब्राह्म-णादिको) भवतीति—

यथा काष्ठमयो हस्ती यथा चर्ममयो मृगः। यश्च वित्रोऽनधीयानस्त्रयस्ते नाम बिभाति॥

मनु० २.१५७

योऽनघीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम् । स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छति सान्वयः ॥

मनु० २.१६८

शूद्रो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणश्चैति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैश्यात्तथैव च ॥

मनु० १०.६५

एतद्विरुद्धा अघोलिखितश्लोकौ---

अविद्वांश्चैव विद्वांश्च ब्राह्मणो दैवतं महत्। प्रणीतश्चाप्रणीतश्च यथाग्निदै वतं महत्॥

मनु० ९.३१७

## एवं यद्यप्यनिष्टेषु वर्तन्ते सर्वकर्मसु। सर्वथा ब्राह्मणाः पूज्याः परमं दैवतं हि तत् ॥

मनु० ९.३१९

एवं सति कोऽत्र निर्णयः ? को निकषः ? निकषो मनुस्मृतौ बहुष् श्लोकेषु प्रदत्तः । उदाहरणाथं---

> सर्वे तु समवेक्ष्येदं निखिलं ज्ञानचक्षुषा । श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान् स्वधर्मे निविशेत वै ॥

> > मनु० २.८

प्रत्यक्षं चानुमानं च शास्त्रं च विविधागमम्। त्रयं सुविदितं कार्यं धर्मशुद्धिमभीप्सता ॥

मन्० १२.१०५

आर्षं धम्मीपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना । यस्तर्केणाऽनुसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः॥

मनु० १२.१०६

वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । एतच्चतुर्विषं प्राहुः साक्षाद्धर्मस्य लक्षणम् ॥ २.१२

धर्मं जिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः। मनु०, २.१३ एव यत्किचिदपि वेदविरुद्धं प्रमाणविरुद्धं सदाचारविरुद्धं च कुत्रचिदप्यस्ति न तत्स्वीकरणीयम्। सर्वे चैतादृशाः श्लोकाः प्रक्षेपरूपेण मन्तव्याः। अथवा दिग्देशकालाद्यनुसारं काचित्संगतिरन्वेष्टव्या ।

## मनुस्मृतिवणितं भारतम्

महागौरवास्पदं हि सृष्टेः प्रारम्भकालादेव भारतवर्षम् । अत्रैव विभाति रसिनष्यिन्दिनी सुरसरस्वती । अत्रैव गीता निहितगभीरार्था वेदमन्त्रा महर्षिभिः । भारतादेव प्रसृता संस्कृतिर्निखलेऽपि भूमण्डले । यथार्थमेव प्राह मनीषिणां माननीयो महामनस्वी मनुः —

एतद्देशप्रसूतस्य सकाशादग्रजन्मनः। स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः॥

महाज्ञानगरिममण्डितं हि भारतवर्षम् । मनुस्मृतौ सुव्यवस्थितं समृद्धं घर्ममार्गघृतमित भारतवर्ष दृष्टिपथातिथीभवति ।

#### वर्णाश्रमधर्मः

आर्या दस्यवश्चेति विभागद्वयं वेदेषु प्राप्यते । ये परिश्रमिण उदाराश्च त आर्या ये चापरिश्रमा अनुदारा धनसंग्रहरता स्वोदरपूर्तिमात्रपरायणाः समाज-विनाशतत्पराश्च ते दस्यवः (√दसु उपक्षये) । इमे दस्यव एव वेदेष्वरातयोऽरयः पणयो वा कथ्यन्ते ।

मनुस्मृता अप्यस्य मानवसमाजस्य विभागद्वयस्य चर्चा--

मुखबाहूरुपज्जानां या लोके जातयो बहिः । म्लेच्छवाचश्चार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः ॥

(१०.४५)

१. न राति ददाती न्यरिररातिर्वा = अनुदारो धनसंग्रहपरायणश्च मनुष्यः। 'पणिर्विणिग्भवति' (यास्कः)। इयं विणिग्वृत्तिरद्यापि भारते बहु चलति। सर्वाऽपि कृष्णविपणिः (black market) खाद्यवस्तुषु संमिश्रणम् (adulteration) इत्यादि वर्त्तत एषां पणीनामरीणामरातीनां दस्यूनां वा दुराचारः।

अत्रेदं निवेयं मनसि प्रेक्षाविद्धर्यन्नेदमन्तरं जातिगतम् । इदं तु सदाचार-दुराचारयोरन्तरम् ।

शूद्रः कः ? यः स्वासामर्थ्येन ब्राह्मणक्षत्रियवैश्याभिधानेषु त्रिषु वर्णेषु स्थानं लब्धुं न पारयति स एव शूद्रः । न किश्चिदिप समाजे बलाच्छूद्रीक्रियते । प्राह भगवान्मनुः —

शूद्रो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणश्चैति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैश्यात्तर्थेव च ॥ (१०.६५)

अनेनैव सिध्यति यत्कर्मानुसारमेव बभूव सर्वा व्यवस्था । मनुस्मृतौ यद्येतद्-भावविरोधिनः श्लोका अपि प्राप्यन्ते, निर्विवादं प्रक्षिप्तास्ते यतस्ते वेदमत-विरोधिनः । श्रुतेरेव प्रामाण्यं सर्वत्रैवं निजगाद मनुः —

> सर्वं तु समवेक्ष्येदं निखिलं ज्ञाननक्षुषा । श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान् स्वधर्मे निविशेत वै ॥ (२.८)

तथा च

धर्मं जिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः (२.१३)

तथा च

वेदोऽखिलो धर्ममूलम् (२.६)

प्राह च भगवान्वेदः ---

यथेमां वाचं कल्याणीम।वदानि जनेभ्यो ब्रह्मराजन्याभ्यां शूद्राय चार्याय च स्वाय चारणाय । (यजुर्वेदः २६.२)

इयं वेदवाणी सर्वेभ्योऽस्ति । शूद्राणामिष वेदाध्ययनाधिकारः । निर्विवादं बीजस्य (heredity) प्रभावोऽिष भवति, परन्तु तपसा कर्मणा च शूद्रो ब्राह्मणतां तदभावे च ब्राह्मणः शूद्रतां गच्छति—

तपोबीजप्रभावस्तु ते गच्छन्ति युगे युगे । उत्कर्षं चापकर्षं च मनुष्येष्विह जन्मतः ॥

#### ब्राह्मगधर्मः

को हि ब्राह्मणपदभाग् भवितुमईति ? — स्वाध्यायेन व्रतेहोंमैस्त्रैविद्येनेज्यया सुतैः । महायजैश्च यजैश्च ब्राह्मीयं क्रियते तनूः ॥

(२.२८)

ब्राह्मणगुणधारणेनैव नरो ब्राह्मणो भवति । मनुस्मृतौ विस्पष्टं ब्राह्मण-स्वरूपं वर्णितम्—

सम्मानानाद् ब्राह्मणो नित्यमुद्धिजेत विषादिव ।
अमृतस्येव चाकाङक्षेदवमानस्य सर्वदा ॥ (२.१६२)
वेदमेव सदाऽम्यस्येतपस्तप्स्यन् द्विजोत्तमः ।
वेदाम्यासो हि विप्रस्य तपः परिमहोच्यते ॥ (२.१६६)
सर्वान् परित्यजेदर्थान् स्वाध्यायस्य विरोधिनः ।
यथा तथाऽध्यापयंस्तु सा ह्यस्य कृतकृत्यता ॥ (४.१७)
अध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा ।
दानं प्रतिग्रहक्वैव षट् कम्माण्यग्रजन्मनः ॥ (१०.७५)
प्रतिग्रहसमर्थोऽपि प्रसङ्गः तत्र वर्जयेत् ।
प्रतिग्रहेण ह्यस्याशु ब्राह्मः तेजः प्रशाम्यति ॥ (४.१९६)
वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानमिन्द्रियाणां च संयमः ।
आहिसा गुरुसेवा च निःश्रेयसकरं परम् ॥ (१२.८३)
धर्मेणाधिगतो यस्तु वेदः सपरिवृंहणः ।
ते शिष्टा ब्राह्मणा ज्ञेयाः श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः ॥ (१२.१०९)

#### क्षत्रियधर्मः

प्रजानां रक्षणं दानमिज्याऽध्ययनमेव च । विषयेस्वप्रसक्तिश्च क्षत्रियस्य समासतः ॥ (१.१८)

१. अत्रेदमवधेयं यदन्यथा कस्यचिदपि तनूत्रीह्मी भिवतुं नार्हति ।

#### वैश्यधर्मः

पश्नां रक्षणं दानिमञ्याऽध्ययनमेव च ।

विणक्पयं कुसीदं च वैश्यस्य कृषिमेव च ॥ (१.९०)
पुनर्मनुस्मृतौ नवमाध्याये देश्यकर्मणां चर्चा प्राप्यते तथा चान्त उपदिष्टम्—
धर्मण च द्रव्यवृद्धावातिष्ठेद्यत्नमुत्तमम् ।
दद्याच्च सर्वभूतानामन्नमेव प्रयत्नतः ॥ (९.३३३)
शूद्रः

शूद्रो वर्णो नास्ति । न किश्चद् शूद्रत्वस्य वरणं करोति । परिशेषाच्छूद्रो भवति । तस्य धर्मः सर्वेषां सेवा ।

#### **ग्राश्रम**च्यवस्था

ब्रह्मचर्याश्रमः—यज्ञोपवीतसंस्कारः प्रायोऽप्टमवर्षतो द्वादशवर्षपर्यन्तमभूत्। अतितीक्ष्णबुद्धीनां पञ्चमे षष्ठे वा वर्ष एवाभूत्। मन्दबुद्धीनां चतुर्विशेऽिप वर्षेऽभूत्। सर्वदैवोन्नतेरवसर आसीत्। गुरुकुलवासोऽनिवार्य आसीत्। गुरोर्महामहत्त्वमासीत्—

य आवृणोत्यवितथं ब्रह्मणा श्रवणावुभौ। स माता स पिता ज्ञेयस्तं न द्रुह्मोत् कदाचन ॥ गुरोर्यत्र परीवादो निन्दा वापि प्रवर्तते। कणौ तत्र पिघातव्यौ गन्तव्यं वा ततोऽन्यतः॥

#### गृहस्थाश्रमः

मनुस्मृतौ गृहस्थाश्रमो महागरिममयः स्मृतः — यथा नदीनदाः सर्वे सागरे यान्ति संस्थितिम् । तथैवाश्रमिणः सर्वे गृहस्थे यान्ति संस्थितिम् ॥

१. २---३६, ३७ ३८, ४०.

<sup>7. 7.888</sup> 

३. २.२२०

४. ६.९०

यथा वायुं समाश्रित्य वर्त्तन्ते सर्वजन्तवः।
तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्त्तन्ते सर्व आश्रमाः॥
यस्मात्त्रयोऽप्याश्रमिणो दानेन चान्नेन चान्वहम्।
गृहस्थेनैव धार्यन्ते तस्माज्ज्येष्ठाश्रमो गृही॥

सुसन्तानोत्पत्तये स्त्री-पुरुपयोः परस्परं प्रेम परमावश्यकम् । कन्या च सदा गुणवत एव पुरुपाय देया । यदि गुणवान् वरो न प्राप्यते तदा कामं साऽऽजीवन-मनूढा पितृगृहे निष्ठेत्, परन्तु नैव देया—

उत्कृष्टायाभिरूपाय वराय सदृशाय च। अप्राप्तामिष तां तस्मै कन्यां दद्याद्यथाविधि ॥ काममामरणात्तिष्ठेद् गृहे कन्यर्तुमत्यिष । चैवनां प्रयच्छेत् गुणहीनाय कहिचित् ॥ क

विवाहस्य प्रयोजनं सुसन्तानोत्पत्ति :---

प्रजनार्थ महाभागाः पूजार्हा गृहदीप्तयः। स्त्रियञ्च श्रियञ्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कञ्चन ॥

मनु० ९.२६

उत्पादनमपत्यस्य जातस्य परिपालनम्। प्रत्यहं लोकयात्रायाः प्रत्यक्षं स्त्री निबन्धनम्।।

मनु० ९.२७

उत्कृष्टसन्तानोत्पत्तये स्त्री गुणवती स्याद् । परन्तु भर्त्रा ततोऽप्यधिकं गुणवता भाव्यं, यत :---

> यादृग्गुणेन भर्त्रा स्त्री संयुज्येत यथाविधि । तादृग्गुणा सा भवति समुद्रेणेव निम्नगा ॥ मनु० ९.२२

१. ३.७७

२. ३.७८

३. ९.८८

४. ९८९

मन्० ६.८∙

#### उत्कर्षं योषितः प्राप्ताः स्वैः स्वैर्भतृ गुणैः शुभैः मनु० ९.२४ अतो गृहस्थाश्रमे पुरुषस्योत्तरदायित्वमधिकतरम् । वानप्रस्थसंन्यासाश्रमौ गृहस्थाश्रमानन्तरं वानप्रस्थाश्रमो गभीरसाधनाय सेवनीयः एवं गृहाश्रमे स्थित्वा विधिवत्स्नातको द्विजः। वने वसेत्तु नियतो यथावद्विजितेन्द्रियः॥ मन्० ६.१ पश्येद्वलीपलितमात्मनः । यदा गृहस्थस्तु अपत्यस्यैव चापत्यं तदारण्यं समाश्रयेत् ॥ मनु० ६.२ स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दान्तो मैत्रः समाहितः । नित्यमनादाता सर्वभूतानुकम्पकः ॥ दाता पुनर्वानप्रस्थाश्रमानन्तरं संन्यासाश्रमे प्रवेश:---वनेषु च विहृत्यैवं तृतीयं भागमायुषः। चतुर्थमायुषो भागं त्यक्तवा सङ्गान्परिव्रजेत् ॥ मनु० ६.३३ संन्यासी मोक्षपदाधिकारी--यो दत्त्वा सर्वभूतेभ्यः प्रव्रजत्यभयं गृहात्। तस्य तेजोमया लोका भवन्ति ब्रह्मवादिनः॥ मन्० ६.३९ इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च। अहिंसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते ॥ मनु० ६.६० यदा भावेन भवति सर्वभावेषु निःस्पृहः। सुखमवाप्नोति प्रेत्य चेह च शाश्वतम् ॥

## मनुस्मृतौ नारी

'न स्त्री स्वातन्त्र्यमर्हती'ति मनोर्निगदितमुद्धृत्योद्धृत्य भणन्ति केचिन'मन्ः स्त्रीनिन्दक' इति । प्रथममयं श्लोक एव विचार्यः—

> पिता रक्षति कौमारे भर्ता रक्षति यौवने। रक्षन्ति स्थविरे पुत्रा न स्त्री स्वातन्त्र्यमहिति॥

> > मनु० ९.३

अत्र 'रक्षती'त्यस्य तात्पर्यमिदं नास्ति यद् 'बन्धने स्थापयति'। रक्षणीया हि स्त्री। अवला खलु सा। कोऽत्र विसंवदेत। भावनाप्रधाना (हृदयप्रधाना) नारी। अनया भावनयेव साऽवोधस्य शिशोः कृते तपोमयी माता भवति, पुरुषस्य कृते स्वप्नलोकनिर्मात्री प्रेयसी जीवनसङ्गिनी भवति। अनया भावनयेव सा स्नेहसूत्रधारिणी भगिनी भवति, पित्रोश्च 'जीवितसर्वस्वं' दुहिता भवति। परिमयं भावनैव तस्याः कृते रक्षकमाकारयति। न बुद्धप्रधाना नारी। बुद्धप्रधाना स्त्री प्रायः पुरुष इव पुरुष एव वा भवति। मनुदृष्टिचा मानवदृष्टिचा वेदं भावनाप्रधानत्वं नावद्यं न चोपहासास्पदम्। इदं पूजनीयं, महापूजनीयम्। मनुरेवावोचत्—

पितृभिभ्रातृभिश्चैताः पितिभिर्देवरैस्तथा।
पूज्या भूषियतव्याश्च बहुकल्याणमीप्सुभिः॥
यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः।
यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः॥

मनु० ३.५५-५६.

तथा च पूज्यतमा माता—

उपाध्यायान्दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता। सहस्रं तु पितृन् माता गौरवेणातिरिच्यते॥ नारी पूज्या माता। पुन'र्न स्वातन्त्र्यमर्हती'त्यस्य कि तात्पर्यम् ? तात्पर्यमिदं यिदयं मृदुलभावना सुदृढबुद्धचा रक्षणीया। इदं सुन्दरं चित्रं दृढेन लोहेन काष्ठेन वा निर्मितेन वेष्टनेन संरक्षणीयम्। अयं मधुरसो काचिनिर्मिते मृण्मये घात्वादिनिर्मिते वा सुदृढपात्रे रक्षणीयः। इयं महाशक्तिमती विद्युल्लौहतारेषु संरक्षणीया। महत्त्वं कस्याधिकतुर्म् ? भावनाया बुद्धेर्वा, चित्रस्यावेष्टनस्य वा, रसस्य पात्रस्य वा, विद्युतो ताराणां वा ? विचारयन्त्वत्र विगततमःश्मेमुषीका मनुवंशिनो मनोज्ञा मनीपिणः। महामूल्यममूल्यं वा वर्त्तते नारीरत्नम्। अतो रक्षणीयं सुरक्षणीयं संरक्षणीयं च।

नार्याः कार्यक्षेत्रं गृहमस्ति— न गृहं गृहमित्याहुगृ हिणीगृहमुच्यते

कविकुलगुरुरिप रघुवंशे गृहिणीत्वमहत्त्वं प्रख्यापयति । संस्थितायामिन्दुमत्यां विलपन् कथयति महाराजोऽजः —

गृहिणी सचिवः सखी मिथः प्रियशिष्या ललिते कलाविधौ ।

रघु० ८.६७

गृहिणीपदमेव नार्या ईप्सितव्यम्---

#### यान्त्येवं गृहिणीपदं युवतयो वामा कुलस्याधयः

अभिज्ञानशाकुन्तलम् ४.१८

गृहकार्यस्य महत्त्वं बहिःक्षेत्रे कृतकार्यान्त्यूनतरं नास्ति किंचिज्ज्याय एवास्ति ।
गृहिणी भूत्वैव सा विश्ववन्द्या माता भवति, स्वर्गादिप गरीयसी भवति, त्रिषु
देवेषु प्रथमो देवो भवति'। कार्यालयेषु सिचवालयेषु वा सेवाकार्य विद्धती नारी
प्रायो नारीत्वं जहाति । तत्र हि प्रायो नारीप्रकृतकोमलभावना विकला भवति ।
न सा तिष्ठिति भावनैकरसा गृहनिर्मात्री परिवारधात्री च । महिष्ः कण्वो
गृहिणीपदप्राप्तिमेव परमं प्रयो मन्यते । मनुरिप मुहुर्मुहुरिदमेव कथयित—

प्रजनार्थं महाभागाः पूजार्हा गृहदोप्तयः। स्त्रियश्च श्रियश्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्चन ॥

मनु० ९.२६

14

१. मातृदेवो भव, पितृदेवो भव, आचार्यदेवो भव

भारतीयपरम्परा नार्याः क्षेत्रं गृहमेवोद्घोषयति । बहवो वैदेशिकविद्वांसो-ऽपि तस्याः क्षेत्रं गृहं मन्यन्ते तां च भावनाप्रघानामुद्घोषयन्ति । कानिचिदुद्ध-रणानि प्रस्तूयन्ते—

लैमटाइन महोदयः — नारीणां सर्ववैशिष्ट्यं तासां हृदि न्यघात्प्रभुः । भवन्ति प्रेमकार्याणि ह्योतद्वैशिष्ट्यजानि भोः ॥

फर्कुहारमहोदयः —

नार्यस्तावन्न कुर्वन्ति ह्यान्वर्थमत्र शासनम् । नोरीकुर्वन्ति यावत्ता आज्ञापालनबन्धनम् ॥ स्युस्तासां पादयोर्लोके पुरुषाः पतिता यदा । दासत्वस्य तदा तासां महाभयं महाभयम् ॥

कविटेनीसनमहोदयः ---

ख-भूवत्पुरुषेष्वत्र ह्यान्तरं स्यान्महत्तमम् । परं नारीषु तद्धि स्यात् ख-रसातलयोरिव ॥

श्रीमती एच्. आर. हैवीज महोदया-

पत्नी माता च भूत्वा हि नारी सफलजिननी। मुकुटालङ्कृता सैव सम्प्राजी भवतीह ह।।

<sup>1.</sup> God has placed the genius of women in their hearts; because works of their genius are always works of love.

—Lamartine.

<sup>2.</sup> Women never truly command, till they have given their promise to obey, and they are never in more danger of being made slaves, than when the men are at their feet.

<sup>3.</sup> Men at most differ as heaven and earth; but women worst and best, as heaven and hell.—Tennyson.

<sup>4.</sup> She (the single woman) is never fulfilling the part nature intended her to fulfil; but the wife and the mother is the crowned queen.—Mrs. H. R. Haweis.

पारस्यदार्शनिकः शेखसादीमहोदयः —

रत्नं हि सुन्दरी नारी साधुर्नारी निधिः स्मृता ।

आंसदेशीयो दार्शनिको रूसोमहोदयः ---

शोभा ह्येकैव नार्या भो अज्ञाता भुवि तिष्ठतु । सम्राज्ञी स्वगृहे सा स्यात्पतिकुटुम्बपूजिता ॥ आदरं यं पतिः कुर्यात् तद्धि तस्याः सुगौरवम् । परिवारः सुसी तिष्ठेत्तस्या आनन्द एष हि ॥

#### सी. ए. स्टोड्डर्डमहोदयः —

योशुमतावलिम्बन्या नार्या महत्त्वकाङक्षणम् । इतोऽधिकं हि लोकं भो भिवतुमहंतीह नो ॥ पत्नी पितवता, माता हृष्टा तेजोधृताखिला । इदं स्थानं हि नार्यर्थं प्रभुणा निश्चितं ध्रुवम् ॥ सुपत्नी च सुमाता च या नारी मूकसाधिका । नराणां विश्ववन्द्यानामग्रपङ्कतौ मता हि सा ॥

आङ्ग्लसुकविर्गोल्डस्मिथमहोदयः--

शूरत्वे राजनीतौ वा वैदुष्ये विश्रुता हि याः । त्यक्त्वा नार्यः स्वकार्यं ता नरकार्यार्थमृत्सुकाः ॥

<sup>1.</sup> A handsome woman is a jewel; a good woman is a treasure.

<sup>2.</sup> The dignity of woman consists in being unknown to the world.—Her glory is the esteem of her husband; her pleasure the happiness of her family.

<sup>3.</sup> There can be no higher ambition for a woman than to be a faithful wife and a happy and influential mother. It is the place which God has given woman, and she who fills it well, is as honorable and honored as the most illsustrius man can be.—C. A. Stoddard.

या बिर्भात गदां भैमीं क्षम्या में सा न सुन्दरी । यथा नरो न क्षम्यो यस्तस्यास्तर्कुं प्रचालयेत् ॥

ब्रूयरेमहोदयः —

सदा सीमाप्रधाविन्यः सीमन्तिन्यो न मध्यगाः। नराच्छ्रेष्ठतरा वा स्युः स्युर्वा होततरा हि ताः॥

शेक्सपीयरमहोदयः —

दर्पयति भुवि ता हि सौन्दर्यं प्रायशः खलु। शस्यतभा गुणैः सा स्याद्दिव्या सा भाति लज्जया॥

शेरिडनमहोदयः ---

यावत्सुसंस्कृतं चित्तं नारोणां भवि जायते । तावद्धि बुद्धिमन्तो भो भविष्यन्त्यिधकं नराः ॥

<sup>1.</sup> Women famed for their valor, their skill in politics, or their learning, leave the duties of their own sex, in order to invade the privileges of ours. I can no more pardon a fair one for endeavoring to wield the club of Hercules than I could a man for endeavoring to twirl her distaff.

—Goldsmith.

<sup>2.</sup> Women are ever in extremes; they are either better or worse than men.—Bruyére.

<sup>3. &#</sup>x27;T is beauty, that doth oft make women proud; 't is virtue, that doth make them most admired; 't is modesty, that makes them seem divine.—Shakespeare.

<sup>4.</sup> The more they (women) are enlightened, so much the more we shall be. On the cultivation of the minds of women, depends the wisdom of man.—Sheridan.

विकटरह्यूगोमहोदयः —

4

क्रीडनका हि जायन्ते नार्या अत्र करे नराः । असुराणां करे नारी क्रीडनकं हि जायते ॥

यूरिपिडिसमहोदयः —

मूका पूता ह्यविज्ञाता शान्ता तिष्ठति या गृहे । इयं स्तुर्तिह नार्या भो सत्या गीता सुरैरपि ॥

बुलवरमहोदयः —

प्रायशः सर्वदा नारी हृदा युक्ति करोति हि । शते षट्षष्टिरतस्तस्याः कष्टानि भ्रान्तयश्च भोः॥

स्टीलेमहोदयः ---

कर्त्तव्यं भुवि नार्या भोः सर्वभन्न समाप्यते । कर्त्तव्यानि हि कुर्यात्सा पुत्र्या मातुः स्वसुर्जनेः ॥

ओ. डब्ल्यू. होम्समहोदय: —

रोचन्ते भावनामप्यो नार्यो लोके यथा तथा बुद्धिमायो न; क्वेताद्धि रक्तं श्रेयो नु पाटलम् ॥

<sup>1.</sup> Men are women's playthings; woman is the devil's.

—Victor Hugo.

<sup>2.</sup> For a silence and a chaste reserve is woman's genuine-praise; and to remain quiet within the house.—Euripides.

<sup>3.</sup> A woman too often reasons from her heart; hence two-third of her mistakes and troubles.—Bulwer.

<sup>4.</sup> All a woman has to do in this world is contained within the duties of a daughter, a sister, a wife, and a mother.

—Steele-

<sup>5.</sup> The brain women never interest us like the heart women; white roses please less than red.—O. W. Holmes.

ड्राइडनमहोदयः —

प्रतिष्ठा भुवि नार्या भो ऊर्णा हिमनिर्मला। मृत्तिकाया लवोऽप्यत्र सह्यते न कदाचन॥

लैमटाईनमहोदय:-

हृदयं कल्पना चैव नार्योऽत्र घारयन्त्युभे । पुरुषभ्योऽधिकं भूयो नार्यो हि हृन्मयाः स्मृताः ॥

कॉल्टनमहोदय:---

यथा ह्यत्र नराः प्रायः कुर्वन्त्यौचित्यलङघनम् न नार्यः; किन्तु कुर्युस्ता यदा, सीमा न तिष्ठति ॥

वाल्टेयरमहोदयः ---

युक्तयो बहवो लोके क्रियन्ते या नरैः सदा । अतिशेते हि ता एका नार्या हृदयभावना ॥

कुमारी ईवन्समहोदया---

दयनीयो नरो ह्यत्र न धर्मो यस्य विद्यते । परं भयद्भरा नारो नेशविश्वासिनीह या ॥

<sup>1.</sup> Woman's honor is nice as ermine, will not bear a soil.—Dryden.

<sup>2.</sup> Women have more heart and more imagination than men.—Lamartine.

<sup>3.</sup> Women do not trangress the bounds of decorum so often as men; but when they do they go greater length.—Colton.

<sup>4.</sup> All the reasonings of men are not worth one sentiment of women.—Voltaire.

<sup>5.</sup> A man without religion is to be pitied, but a godless woman is a horror above all things.—Miss Evens.

श्रीमती केम्बलमहोदया-

स्युः पत्न्यो मातरश्चैव लोकेऽस्मिन् हि कुमारिकाः । स्त्रीसत्ताया इदं सर्वं लक्ष्यं पूततमं स्मृतम् ॥

ब्यूफोर्टमहोदयः ---

भविष्यं हि समाजस्य जननीनां करे स्थितम्

लूथरमहोदयः —

नास्ति मृदुतरं लोके स्त्रीहृदयाद्धि किंचन । दिव्यपवित्रतायास्तद् यदा हि धाम जायते ॥

बर्टोलमहोदयः —

न रक्षां याचते या सा नास्ति स्त्री, मे दृढं मतम् ।

एवं शतश उद्धरणानि प्रस्तोतुं पार्यन्ते । नार्याः क्षेत्रं गृहम् । सा स्वभावतो भावनामयी । नियन्त्रणं तस्या अनिवार्य भवति यथा बहुभावनाशीलस्य पुरुष-स्यापि । यद्यपवादरूपेण काचिन्नारी भावनाक्षेत्रं त्यक्त्वा शुष्कबुद्धिक्षेत्राध्वाध्वगा भवति, न तस्या नियन्त्रणं क्रियेत ।

वेदेषु ब्राह्मणेषु रामायणमहाभारतयोः स्मृतिषु च सर्वत्र पूजार्हा कीर्तिता नारी। यत्र कुत्रचिद् दोषवर्णनिमव प्रतिभाति तत्सर्व नारीभावुकस्वभावमधि- कृत्य। अथवा तत्प्रक्षेपरूपं मन्तव्यम्।

नार्याः पूजाह्त्वं निर्विवादं यतः सा माता। यतः सा माताऽतस्तस्याः सुशिक्षि-तत्वमप्यनिवार्यम् । माता निर्माता (निर्मात्री) भवति । विनव शिक्षया

<sup>1.</sup> Maids must be wives and mothers to fulfil the entire and holiest end of woman's being.—Mrs. Kemble.

<sup>2.</sup> The future of society is in the hands of mothers.

<sup>-</sup>Beaufort.

<sup>3.</sup> Earth has nothing more tender than a woman's heart when it is the abode of piety.—Luther.

<sup>4.</sup> She is no woman who.....asks no protection.

सा कथं निर्माणं करिष्यति । शिक्षायाः प्रयोजनिमदमेव नास्ति यज्जनः कुत्र-चित् सेवाकार्यमार्गणं करोतु । शिक्षया मानवो वस्तुतो मानवपदभाग् भवति । नारी पुरुषस्य सखी । प्राह कविकुलगुरुः—

#### गृहिणी सिचवः सखी मिथः प्रियशिष्या लिलते कलाविधौ

रघ्वंशम् ८.६७

विवाहसंस्कारे सप्तपद्यामन्तिमपदन्याससमये पठ्यते—

सखे सप्तपदी भव (साप्तपदीनं सख्यम्—पाणिनिः)

यदि पत्न्याः पत्या सह मानसिकसाहचर्य नास्ति तदा मुसन्तानोत्पत्तिर्ने संभाव्यते । अतएव निगदति कविकुलगुरुः —

#### तस्यामात्मानुरूपायामात्मजन्मसमुत्सुकः ।

रघुवंशम् १.३३

साऽऽत्मानुरूपाऽऽसीदतः

कलत्रवन्तमात्मानमवरोघे महत्यपि । तया मेने मनस्विन्या लक्ष्म्या च वसुघाधिपः ॥

रघुवंशम् १.३२

मनस्विनी स्थान्नारी तदैव सा सुपत्नी सुजननी च भवितुं पारयति । मनस्विनीशब्दे मनुष्यशब्दे चैक एव (मन्) घातुः।

परन्तु नार्या बैदुषी मनस्विता वाऽप्रत्यक्षरूपेण कार्यं करोति । नार्या निर्मितिरेवैवं कृता विश्वकृता यत्साऽतिकोमला । इयं कोमलता शिशुप्रजननसंवर्धन- पालनादिकार्येभ्योऽनिवार्या ।

मनुः कथयति—

पतिर्भार्यां संप्रविश्य गर्भो भूत्वेह जायते। जायायास्तद्धि जायात्वं यदस्यां जायते पुनः॥ त्तथा च

#### विशिष्टं कुत्रचिद् बीजं स्त्रीयोनिस्त्वेव कुत्रचित् । उभयं तु समं यत्र सा प्रसूतिः प्रशस्यते ॥

मनु० ९.३४

साम्प्रत पतिर्यत्र प्रविश्य पुनर्जायते तत्स्थानं तदनुकूलमेव स्यात् । 'उभयं तु समं यत्रे'ति कथियत्वा मनुः स्त्रियाः पुरुषसममेव सर्वविघविकासं निर्दिशति । कथियति भगवान् वेदः —

#### ब्रह्मचर्येण कन्या युवानं विन्दते पतिम् ।

अथर्व० ११.५.१८

अनेन सिध्यति यद् ब्रह्मचर्यं (वेदाभ्यासादिकं) कन्यानां कृतेऽप्यनिवार्य-मासीत् । अतीव सुशिक्षिताऽभून्नारी । कालिदाससमयेऽपि सा परम्परा प्राप्यते—

#### स्थिरोपदेशामुपदेशकाले प्रवेदिरे प्राक्तनजन्मविद्या ।

कुमा० १.३०

नारी पूज्यतमेति तु मनुना मुर्हुमुर्हुनिगदितम्।

वेदेषु नारी सम्राज्ञीति कथिता । प्रतिविवाहसंस्कारं पठ्यन्त इमान्याशीर्व-चांसि—

> सम्राज्ञी क्वशुरे भव सम्राज्ञी क्वश्र्वां भव । ननान्दरि सम्राज्ञी भव सम्राज्ञी अधिदेवृषु ॥

ऋग्वेदः १०.८५.४६ (किंचित्पाठभेदेनाथर्ववेदे १४.१.१४)

नारी संमोहनमयी। अतो ये पुरुषा ब्रह्मचर्य स्वेन्द्रियसंयमं चेच्छन्ति ते तस्या दूरमेव तिष्ठन्तु। अन्यथा ते विगतसंयमा भवेयुः। अतएव कथयित मनु'र्यद् युवा शिष्यो युवत्या गुरुभार्यायाश्चरणस्पर्श न करोतु'—

स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम्

किमियं नारीनिन्दा ?—यदि किचत्कथयत्—

स्वभाव एष वह्नहिं नराणामिह दाहनम्

किमत्र वह्निनिन्दा ? मनुना तु

१. विस्तरायास्मिन् पुस्तक एतच्छ्लोकव्याख्या द्रष्टव्या ।

मनोविज्ञानसम्मतं सत्यं कथितं, केवलं नार्याः संमोहनत्वं प्रदर्शितम् । मनुरेक कथयति—

> मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासन्नो भवेत्। बलवानिन्द्रियग्रामो विद्वांसमिप कर्षति ॥ २.२.१५

किमत्र नारीनिन्दा? उत वा विदुषः (पुरुषस्य) निन्दा? न कस्यचिदिपि, केवल मनोविज्ञानसत्योद्घाटनमव।

एवमनुमनुं पूज्या नारी। इयमेव च वैदिकी परम्परा। मया सर्वोऽयं विचार उपनिबद्धो दशक्लोकेषु—

मातरं प्रथमं वन्दे स्वसारं तदनन्तरम् । जायां वन्दे ततो योगी ततो दुहितरं मृदुम् ॥ १ ॥ शम्भोरधाङ्गिनीं वन्दे पार्वतीं विश्वमातरम् । दुर्गी कालीं महामायां सर्वलोकस्य पालनीम् ॥ २ ॥ निसर्गकोमला नारी जननी लोकभावनी। सयत्नं पुरुषे रक्ष्या ह्यात्मनो हितकारणात् ॥ ३ ॥ भावुकक्कता हि नारीणां सर्व कार्यार्थसाधनम् । सैव तासामनर्थाय ज्ञातच्यं पुरुषेरिदम् ॥ ४ ॥ भावुकतागुणेनैव नारी पूज्या बुधैः स्मृता। कुर्यात् किन्तु महादोषान् भावकताऽनियन्त्रिता।। ५ ॥ विद्युद् बहुगुणा लोके जायते सुनियन्त्रिता बहुदोषा भवेत् सैव यदा स्यादनियन्त्रिता ॥ ६ ॥ संसारचालिका विद्युल्लोहतारेषु बध्यते । विद्युत् स्त्री ज्ञायतामत्र लोहतारा नराः स्मृताः ॥ ७ ॥ विनैव विद्युता तारा दभ्रमुल्या तिरस्कृताः । विना तारेश्च विद्युत्सा ह्यात्मलोकविनाशनी ॥ ८ ॥ मुदुः शक्तिमती नारी पुरुषेण निन्त्रययते । उभयोः संमृतेश्चाप्युपकारोऽनेन साध्यते ॥ ९ ॥ अस्थिरा चञ्चला नारी महाशक्तिर्महागुणा। नियन्त्रया पूजनीया च माता जाया स्वसा सुता ॥ १० ॥

# मन्स्तिः

## कुल्लूकभट्टकृतम-वर्थमुक्तावलीसंवलिता

प्रथमोऽध्यायः १ <u>२</u>

मनुमेकाग्रमासोनमभिगम्य महर्षयः । प्रतिपूज्य यथान्यायमिदं वचनमबुवन् ॥ १॥

ऊँनमो भगवते वासुदेवाय

गौडे नन्दनवासिनाम्नि सुजनैर्वन्द्ये वरेन्द्रचां कुले श्रीमद्भट्टदिवाकरस्य तनयः कुल्लूकभट्टोऽभवत् ।

काश्यामुत्तरवाहिजह्नुतनयातीरे समं पण्डितै-

स्तेनेयं क्रियते हिताय विदुषां मन्वर्थमुक्तावली ॥ १ ॥ सर्वज्ञस्य मनोरसर्वविदिप व्याख्यामि यद्वाङमयं

युक्त्या तद्वहुभिर्यतो मुनिवरैरेतद्बहु व्याहृतम् ।

तां व्याख्यामघुनातनैरिप कृतां न्याय्यां ब्रुवाणस्य मे

भक्त्या मानववाङमये भवभिदे भूयादशेषेश्वरः ॥ २ ॥

मीमांसे बहु सेवितासि सुहृदस्तर्काः समस्ताः स्थ मे

वेदान्ताः परमात्मबोघगुरवो यूयं मयोपासिताः ।

जाता व्याकरणानि बालसिखता युष्माभिरम्यर्थये

प्राप्तोऽयं समयो मनूक्तविवृतौ साहाय्यमालम्ब्यताम् ॥ ३ ॥ द्वेषादिदोषरिहतस्य सतां हिताय मन्वर्थतत्त्वकथनाय ममोद्यतस्य । दैवाद्यदि क्वचिदिह स्खलनं तथापि निस्तारको भवतु मे जगदन्तरात्मा ॥ ४ ॥

मानववृत्तावस्यां ज्ञेया व्याख्या नवा मयोद्भिन्ना । प्राचीना अपि रुचिरा व्याख्यातृणामशेषाणाम् ॥ ५ ॥

मनुमेकाग्रमासीनमित्यादि ॥ अत्र महर्पीणां धर्मविषयप्रश्ने मनोः 'श्र्यताम्' (१।४) इत्युत्तरदानपर्यन्तद्योकचतुष्टयेनैतस्य शास्त्रस्य प्रेक्षावत्प्रवृत्त्युपयुक्तानि विषयसंवन्धप्रयोजनान्युक्तानि । तत्र धर्म एव विषयः । तेन सह वचनसंदर्भरू-पस्य मानवशास्त्रस्य प्रतिपाद्यप्रतिपादकलक्षणः संबन्धः । प्रमाणान्तरासन्निकृष्टस्य स्वर्गापवर्गादिसाधनस्य धर्मस्य शास्त्रैकगम्यत्वात् । प्रयोजनं तु स्वर्गाप-वर्गादि, तस्य धर्माधीनत्वात् । यद्यपि पत्न्युपगमनादिरूपः कामोऽप्यत्राभि-हितस्तथापि 'ऋतुकालाभिगामी स्यात्स्वदारनिरतः सदा' (३।४५) इत्यृतु-कालादिनियमेन सोऽपि धर्म एव । एवं चार्थार्जनमपि 'ऋतामृताभ्यां जीवेत' (४।४) इत्यादिनियमेन धर्म एवेत्यवगन्तव्यम् । मोक्षोपायत्वेनाभिहितस्यात्म-ज्ञानस्यापि धर्मत्वाद्धर्मविषयत्वं मोक्षोपदेशकत्वं चास्य शास्त्रस्योपपन्नम् । पौरुषेयत्वेऽपि मनुवाक्यानामविगीतमहाजनपरिग्रहाच्छ् त्युपग्रहाच्च वेदमूल-कतया प्रामाण्यम् । तथा च छान्दोग्यब्राह्मणे श्रूयते---'मनुर्वे यत्कि-चिदवदत्तद्भेषजं भेषजतायाः' इति । बृहस्पतिरप्याह—'वेदार्थोपनिबद्ध-त्वात्प्राधान्यं हि मनोः स्मृतम्। मन्वर्थविपरीता तु या स्मृतिः सा न शस्यते ।। तावच्छास्त्राणि शोभन्ते तर्कव्याकरणानि च। धर्मार्थमोक्षोपदेष्टा मनुर्यावन्न दृश्यते 🌓 महाभारतेऽप्युक्तम्—'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेद-श्चिकित्सितम्। आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेतुभिः॥' विरोधि-बौद्धादितकै र्न हन्तव्यानि । अनुकूलस्तु मीमांसादितर्कः प्रवर्तनीय एव । अत एव वक्ष्यति (१२।१०६)—'आर्ष धर्मोपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना । यस्तर्केणा-नुसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः॥ इति । सकलवेदार्थादिमननान्मनुं महर्षय इदं द्वितीयश्लोकवाक्यरूपमुच्यतेऽनेनेति वचनमन्नुवन् । श्लोकस्यादौ मन्निर्देशो मङ्गलार्थः । परात्मन एव संसारस्थितये सार्वज्ञयैश्वर्यादिसंपन्नमन्रू पेण प्रादु-र्भूतत्वात्तदिभिधानस्य मङ्गलातिशयत्वात्। वक्ष्यति हि (१२।१२३)—'एनमेके वदन्त्यगिन मनुमन्ये प्रजापतिम्' इति । एकाग्रं विषयान्तराव्याक्षिप्तचितम्। आसीनं सुखोपविष्टम् । ईदृशस्यैव महर्षिप्रश्नोत्तरदानयोग्यत्वात् । अभिग-म्याभिमुखं गत्वा। महर्षयो महान्तश्च ये ऋषयश्चेति तथा । प्रतिपूज्य पूज-यित्वा। यद्वा मनुना पूर्वं स्वागतासनदानादिना पूजितास्तस्य पूजां कृत्वेति

प्रतिशब्दादुन्नीयते । यथान्यायं येन न्यायेन विधानेन प्रश्नः कर्तुं युज्यते प्रणितभिक्तश्रद्धातिशयादिना । वक्ष्यति च (२।११०)—'नापृष्टः कस्यचिद् ब्रूयान्न चान्यायेन पृच्छतः' इति । 'अभिगम्य, प्रतिपूज्य, अब्रुवन्' इति कियात्रयेऽपि मनुमित्येव कर्म । अब्रुविन्नत्यत्राकथितकर्मता । ब्रुविधातोद्धिकर्मकत्वात् ॥ १ ॥

 विषयान्तर से अव्याक्षिप्त चित्त वाले सुखोपविष्ट मनु के अभिमुख जाकर [मनु की] पूजा करके महर्षि यथोचित वचन [मनु को] बोले।

किमब्रुवित्तत्यपेक्षायामाह— भगवन्सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वशः । अन्तरप्रभवाणां च धर्मान्नो वक्तुमर्हिस ॥ २ ॥ र्

भगवित्तत्यादि ॥ ऐश्वर्यादीनां 'भग' शब्दो वाचकः । तदुक्तं विष्णुपुराणे- । ' एश्वर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यशसः श्रियः । ज्ञानवैराग्ययोश्चैव षण्णां भग रेज इती ङ्गना ॥' इति । मतुबन्तेन संबोधनं भगवित्तिति । वर्णा ब्राह्मणक्षत्रियवैश्य- शूद्राः । सर्वे च ते वर्णाश्चेति सर्ववर्णाः, तेषामन्तरप्रभवाणां च संकीर्णजातीनां चापि अनुलोमप्रतिलोमजातानां अम्बष्ठक्षत्तृकर्णप्रभृतीनां तेषां विजातीयमे- थुनसंभवत्वेन खरतुरगीयसंपर्काज्जाताश्वतरवज्जात्यन्तरत्वाद्वर्णशब्देनाग्रहणा- त्पृथक् प्रश्नः । एतेनास्य शास्त्रस्य सर्वोपकारकत्वं दिशतम् । यथावत् यो धर्मो यस्य वर्णस्य येन प्रकारेणाईतीत्यनेनाश्रमधर्मादीनामिप प्रश्नः । अनुपूर्वशः क्रमेण जातकर्म, तदनु नामधेयमित्यादिना । धर्मान्नोऽस्मम्यं वक्तुमईसि सर्व- धर्माभिधाने योग्यो भवित तस्माद् ब्रूहीत्यध्येषणमध्याहार्यम् यत्तु ब्रह्महत्या- दिह्नपाधर्मकीर्तनमप्यत्र तत् प्रायश्चित्तविधिरूपधर्मविषयत्वेन न स्वतन्त्र- तया ॥ २ ॥

१. ऋषयः न्साक्षात्कृतधर्माण ऋषयो बभूवः (निरुक्तम्)। मनः नननशीलः। ऋषयो विभिन्नानि तत्त्वानि साक्षात्कुर्वन्ति । मननेन तेषां विवेचना परस्पर तुलना सामञ्जस्यं च विधीयते । इदं च मननमेकाग्रमनसैव विधातुं पार्यते । आसीनम् सुखोपविष्टम् — 'स्थिरसुखमासनम् (योगदर्शनम्) । एकाग्रचित्तो मननशीलः सुखोपविष्टएव तिष्ठति । अनुबलहरं 'यथान्यायं प्रतिपूज्य', अनुकुल्लूकं 'यथान्यायम-वृवन्' । कुल्लूकः साधीयान् । approached इत्यनुवादः शिथिलः ।

२. हे भग (समग्र ऐश्वर्य, वीर्य, यश, श्री, ज्ञान तथा वैराग्य) से युक्त [मनु], सब वर्णों के तथा बीच में होने वालों (संकीर्ण जातियों) के धर्मों को [तू] हमें ऋम से बिल्कुल ठीक-ठीक कथन करने के योग्य है (हमारी यह जिज्ञासा है और ठीक-ठीक कथन करने का सामर्थ्य तुझ में है)।

सकलघमिधानयोग्यत्वे हेतुमाह

त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभुवः।

अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतत्त्वार्थवित्प्रभो ॥ ३ ॥

त्वमेक इत्यादिना ॥ हिशब्दो हेतौ । यस्मात्त्वमेकोऽद्वितीयः अस्य सर्वस्य प्रत्यक्षश्रुतस्य स्मृत्याद्यनुमेयस्य च विधानस्य विधीयन्तेऽनेन कर्माण्याग्नहोत्रा-दीनीति विधानं वेदस्तस्य स्वयंभुवोऽपौरुषेयस्याचिन्तस्य बहुशाखाविभिन्नत्वा-दियत्तया परिच्छेत्तुमयोग्यस्य, अप्रमेयस्य मीमांसादिन्यायनिरपेक्षतयानवगम्य-मानप्रमेयस्य, कार्यमनुष्ठेयमग्निष्टोमादि, तत्त्वं ब्रह्म सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' (तित्ति. २।१।१) इत्यादि वेदान्तवेद्यं तदेवार्थः प्रतिपाद्यभागस्त वेत्तीति कार्यतत्त्वार्थवित् । मेधातिथिस्तु कर्ममीमांसावासनया वेदस्य कार्यमेव तत्त्व-स्पोऽर्थस्तं वेत्तीति कार्यतत्त्वार्थविदिति व्याचष्टे । तन्न । वेदानां ब्रह्म-ण्यपि प्रामाण्याम्युपगमान्न कार्यमेव तत्त्वरूपोऽर्थः । धर्माधर्मव्यवस्थापनसमर्थ-त्वात् प्रभो इति संबोधनम् ।। ३ ।।

३. क्योंकि हे प्रकृष्ट सत्ता वाले [मनु], तू अकेला (एकमात्र) अचिन्त्य-अप्रमेय स्वयम्भू के इस सारे विधान का कार्यतत्त्वार्थवित् (कार्य, तत्त्व और अर्थ

२. धर्मः—यस्य विद्यमानतया तद्वस्तु तद्वस्तु स तद्वस्तुनो धर्मो यथा दाहो ज्वलनस्य। अनुब० धर्मान्—Sacred laws—शिथिलोऽयमर्थः।

को जानने वाला अथवा काय और तत्त्व रूप अर्थ को जानने वाला अथवा कार्यं के तत्त्व और अर्थ को जानने वाला) है।

## स तैः पृष्टस्तथा सम्यगमितौजा महात्मिभः । प्रत्युवाचार्च्य तान्सर्वान्महर्षीञ्छू यतामिति ॥ ४/॥

म तैः पृष्टस्तथा सम्यगित्यादि ॥ स मनुस्तैर्महर्षिभिस्तथा तेन प्रकारेण पूर्वोक्तेन न्यायेन प्रणतिभक्तिश्रद्धातिश्यादिना पृष्टस्तान्सम्यग्यथातत्त्वं प्रत्यु-वाच श्रूयतामित्युपक्रम्य । अमितमपरिच्छेद्यमोजः सामर्थ्यं ज्ञानतत्त्वाभिधानादौ यस्य स तथा । अत एव सर्वज्ञसर्वशिक्तत्वा महर्षीणामिप प्रश्नविषयः । महात्मिभर्महानुभावैः । आर्च्य पूजियत्वा । आङ्पूर्वस्थाचितेर्व्यवन्तस्य रूप-मिदम् । धर्मस्याभिधानमिप पूजनपुरःसरमेव कर्तव्यमित्यनेन फिलतम् । ननु मनुप्रणीतत्वेऽस्य ज्ञास्त्रस्य 'स पृष्टः प्रत्युवाच' इति न युक्तम्, 'अहं पृष्टो ब्रवीमि' इति युज्यते । अन्यप्रणीतत्वे च कथं मानवीयसंहितेति ? उच्यते-प्रायेणाचार्याणामियं शैली यत्स्वाभिप्रायमिप परोपदेशिमव वर्णयन्ति; अत एव 'कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थत्वात्' (जै. न्या. सू. ३।१।४) इति जैमिनेरेव सूत्रम् । अत एव 'तदुपर्यपि बाद्ररायणः संभवात्' (ब्र. सू. १।३।२६) इति वादरायणस्यैव

रहस्यमयिमदं जगत्। 'किं कर्म किमकर्मेति कवयो ज्यत्र मोहिताः—(गीता)। कर्मरहस्यज्ञाने मनुरेव प्रभुः। यदा किश्चन्मनुते तदैव रहस्योद्घाटनप्रभुर्भवित। संसारे किं कार्यं किं चात्र तत्त्वं कश्चात्रास्माकमर्थः (लक्ष्यं)—सर्वमप्यचिन्त्यम-प्रमेयम्। अस्यावबोघाय मनुमिभगच्छत मननं कुरुत।

३. प्रकर्षेण भवतीति प्रभु:—प्र \/भू-सत्तायाम् । विधानम्—विधीयन्तेऽनेन (कर्नाणि) । यत्किञ्चिदप्यस्माकं चिकीर्षितं, तत्केनचिन्नियमेन (विधानेन) एव कर्तुं पार्यते) कार्यम्—कर्त्तव्यम् । तत्त्वम्—तस्य भावस्तत्त्वम्—यथार्थ-स्वरूपम् । अर्थः—लक्ष्यम् (तुलयत—दूरे अर्थस्तरणि श्रीजमानः—ऋग्वेदः) अचिन्त्यम्—यस्य चिन्तनं न कर्तुं पार्यते । अप्रमेयम्—प्रत्यक्षानुमानादि प्रमाणैर्यो न ज्ञातुं पार्यते । अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य' इति ('विधानस्य' इत्यस्य विशेषणे अथवा 'स्वयम्भुवः' इत्यस्य विशेषणे ।

शारीरकसूत्रम् । अथवा मनूपिदिष्टा धर्मास्तिच्छिष्येण भृगुणा तदाज्ञयोपिन-बद्धाः । अत एव वक्ष्यित (१।५९)—'एतद्वोऽयं भृगुः शास्त्रं श्राविषध्यत्य-शेषतः' इति । अतो युज्यत एव स पृष्टः प्रत्युवाचेति । मनूपिदिष्टधर्मोपिन-बद्धत्वाच्च मानवीयसंहितेति व्यपदेशः ।। ४ ॥

४. महान् स्वरूप वाले [महर्षियों] से उस प्रकार सम्यक् रूप से पूछे गए अमित ओज वाले उस [मनु] ने उन सब महर्षियों को अचित करके 'सुना जाए' इस प्रकार उत्तर दिया।

श्रूयतामित्युपक्षिप्तमर्थमाह—

## आसीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् । अप्रतक्यमविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ५ ॥

आसीदिदमिति ।। ननु मुनीनां धर्मविषयप्रश्ने तत्रैवोत्तरं दातुमुचितं, तत्कोऽयमप्रस्तुतः प्रलयदशायां कारणलीनस्य जगतः सृष्टिप्रकरणावतारः ? अत्र मेघातिथिः समादघे—शास्त्रस्य महाप्रयोजनत्वमनेन सर्वेण प्रतिपाद्यते । ब्रह्माद्याः स्थावरपर्यन्ताः संसारगतयो धर्माधर्मनिमित्ता अत्र प्रितिप्रदाते — 'तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्महेतुना' (१।४९) इति । वक्ष्यति च (१२।२३) — 'एता दृष्ट्वास्य जीवस्य गतीः स्वेनैव चेतसा । धर्मतोऽधर्मतश्चैव धर्मे दध्या-तसदा मनः' इति । ततश्च निरतिशयैश्वर्यहेतुर्धर्मः, तद्विपरीतश्चाधर्मः, तद्वप-

151रेग्या उग्मिल जगरा आपारे द

४. महान् आत्मा स्वरूपं यस्य स महात्मा। कुल्लूको बलहरश्चोभाविप 'सम्यग्' इति 'प्रत्युवाच' इत्यस्य विशेषणं मन्यन्ते। वाक्यरचनया तस्य सम्बन्धः 'पृष्ट' इत्यनेन सह स्यात्। मनुसदृक्षा अमितौजसो जनास्तदैव प्रतिब्रुवन्ति यदा कश्चित् सम्यक् पृच्छिति। जिज्ञासानम्रताभ्यां प्रश्नः 'सम्यग्' इति भवित। बलहरस्य 'ओजस्' इत्यस्य Power इत्यर्थः शिथिलः, कुल्लूकस्यापि 'सामर्थ्यम्' इत्यर्थः शिथिलः। अयं शब्दोऽनेनैव शब्देनामिघेयः। नान्यः पन्थाः। 'महात्मा' इत्यस्य the high minded इत्यर्थ ऋषीणां महत्त्वापकर्षकः— high souled इतिस्यात्। वस्तुतः आत्मशब्दो मनुष्यस्य सर्वमिष व्यक्तित्वं विततः।

परिज्ञानार्थमिदं शास्त्रं महाप्रयोजनमध्येतव्यम्, इत्याद्यध्यायतात्पर्यमित्यन्तेन। गोविन्दराजस्यापीदमेव समाधानम्। नैतन्मनोहरम्। धर्मस्वरूपप्रक्ने यद्धर्मस्य फलकीर्तनं तदप्यप्रस्तुतम्। धर्मोक्तिमात्राद्धि शास्त्रमर्थवत्। किंच 'कर्मणां' फलनिर्वृत्ति शंसेत्युक्ते महर्षिभिः। द्वादशे वक्ष्यमाणा सा वक्तुमादौ न युज्यते ॥ इदं तु वदामः—मृनीनां धर्मविषये प्रक्ते जगत्कारणतया ब्रह्म-प्रतिपादनं धर्मकथनमेवेति नाप्रस्तुताभिधानम् । आत्मज्ञानस्यापि धर्मरूप-त्वात् ; मनुनैव (६।९२)—'धृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः। धीर्विद्या सत्यमकोधो दशकं धर्मक्षणम्' इति दशविधधर्माभिधाने विद्या-शब्दवाच्यमात्मज्ञानं धर्मत्वेनोक्तम् । महाभारतेऽपि-- आत्मज्ञानं तितिक्षा च धर्मः साधारणो नृप' इत्यात्मज्ञानं धर्मत्वेनोक्तम् । याज्ञवल्क्येन तु परमधर्म-त्वेन यदुक्तम्—'इज्याचारदमाहिंसादानस्वाध्यायकर्मणाम् । अयं तु परमो धर्मो यद्योगेनात्मदर्शनम्' (या. स्मृ. १।८) इति । जगत्कारणत्वं च ब्रह्मलक्षणम् । अत एव ब्रह्ममीमांसायाम् (ब्र. सू. १।१।१)---"अथातो ब्रह्मजिज्ञासा" इति सूत्रानन्तरं ब्रह्मलक्षणकथनाय 'जन्माद्यस्य यतः' (ब्र. सू. १।१।३) इति द्विती-यसूत्रं भगवान् बादरायणः प्रणिनाय । अस्य जगतो यतो जन्मादि सृष्टिस्थि-तिप्रलयमिति सूत्रार्थः। तथा च श्रुतिः (तैत्ति. ३।१)—'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येनं जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति । तद्विजिज्ञासस्व । तब्रह्मेति' इति प्राधान्येन जगदुत्यत्तिस्थितिलयनिमित्तोपादानव्रह्मप्रतिपादनम् । आत्मज्ञानस्वरूपपरमधर्मावगमाय प्रथमाध्यायं कृत्वा संस्कारादिरूपं धर्मं तदङ्गतया द्वितीयाध्यायादिक्रमेण वक्ष्यतीति न किच्चद्विरोधः ॥ किंच प्रश्नो-त्तरवाक्यानामेव स्वारस्यादयं मदुक्तो थीं लभ्यते । तथा हि-- धर्मे पृष्टे मनुर्बह्य जगतः कारणं ब्रुवन् । आत्मज्ञानं परं धर्म वित्तेति व्यक्तमुक्तवान् ॥ प्राधा-न्यात्प्रथमाध्याये साध् तस्यैव कीर्तनम् । धर्मोऽन्यस्तु तदङ्गत्वाद्युक्तो वक्तुमन-न्तरम् ॥ इदमित्यध्यक्षेण सर्वस्य प्रतिभासमानत्वाज्जगन्निर्दिश्यते । इदं जगत् तमोभूतं तमसि स्थितं लीनमासीत्। तमःशब्देन गुणवृत्त्या प्रकृतिर्निदिश्यते। तम इव तमः। यथा तमसि लीनाः पदार्था अध्यक्षेण न प्रकाश्यन्त एवं प्रकृतिलीना अपि भावा नावगम्यन्त इति गुणयोगः । प्रलयकाले सूक्ष्मरूपतया प्रकृतौ लीन

मासीदित्यर्थः । तथा च श्रुतिः (ऋ. सं. ८।७।१७)—'तम आसीत्तमया गूहळ-मग्ने' इति प्रकृतिरिष ब्रह्मात्मनाऽव्याकृतासीत् । अत एव अप्रज्ञातमप्रत्यक्षं सकल-प्रमाणश्रेष्ठतया प्रत्यक्षगोचरः प्रज्ञात इत्युच्यते, तन्न भवतीत्यप्रज्ञातम् । अल-क्षणमननुमेयं लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणं लिङ्गं, तदस्य नास्तीति अलक्षणं अप्रतक्यं तर्कयितुमशक्यं तदानीं वाचकस्थूलशब्दाभावाच्छब्दतोऽप्यविज्ञेयम् । एत-देव च प्रमाणत्रयं सतर्क द्वादशाध्याये मनुनाम्युपगतं अत एवाविज्ञेयमित्य-र्थापत्त्याद्यगोचरिमिति धरणीधरस्यापि व्याख्यानम् । न च नासीदेवेति वाच्यम् । तदानीं श्रुतिसिद्धत्वात् । तथा च श्रूयते (वृ. १।४।७)—'तद्धेदं तर्ह्यव्याकृतमा-सीत्' । छान्दोग्योपनिपच्च (६।२।१)—'मदेव सोम्येदमग्र आसीत्' । इदं जगत्सदेवासीत् । ब्रह्मात्मना आसीदित्यर्थः । सच्छव्दो ब्रह्मवाचकः । अत एव प्रमुप्तिमव सर्वतः । प्रथमार्थे तिसः । स्वकार्याक्षमित्यर्थः ।। ५ ॥

५. यह तमोरूप हुआ हुआ, अप्रज्ञात, लिङ्ग (परिचायक चिह्न) रहित, अप्रतन्य, अविज्ञेय सब ओर से गहरी नीद में सोया हुआ-सा था।

अथ किमभूदित्याह—

## ततः स्वयंभूभगवानव्यवतो व्यञ्जयन्निद्म् । महाभूतादि वृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥

ततः स्वयंभूभगवानित्यादि ॥ ततः प्रलयावसानानन्तरं स्वयंभूः पर-मात्मा स्वयं भवति स्वेच्छ्या शरीरपिग्रहं करोति, न त्वितरजीववत्कर्मायत्त-देहः। तथा चश्रुतिः (छान्दोः ७।२६।२)—'स एकघा भवति द्विघा भवति'। भग-वानैश्वर्यादिसंपन्नः। अव्यक्तो बाह्यकरणागोचरः। योगाभ्यासावसेय इति यावत्। इदं महाभूतादि। आकाशादीनि महाभूतानि। आदिग्रहणान्महदा-

५. अत्र ऋग्वेदस्य नासदीयसूक्तं द्रष्टव्यम् । इदमप्रज्ञातमासीत् किं कारणम्? यत इदं तमोभूतमलक्षणं चासीत् । किश्चदुपायः ? न हि । यतोऽविज्ञेयमासीत् । अविज्ञेयं कस्मात् ? अप्रतक्यंत्वात् । तमोभूतं तमोगुणाभिभूतिमत्यर्थोऽपि स्यात् ? ——इयं हि पूर्णजडावस्था । कादम्बर्यां बाणः—'प्रलये तमःस्पृशे'।

दीनि च व्यञ्जन्नव्यक्तावस्थं प्रथमं सूक्ष्मरूपेण ततः स्थूलरूपेण प्रकाशयन्। वृत्तौजाः वृत्तमप्रतिहतमुच्यते। अत एव 'वृत्तिसर्गतायनेषु क्रमः' (पा. १।३।३८) इत्यत्र वृत्तिप्रतिघात इति व्याख्यातं जयादित्येन। वृत्तमप्रतिहतमोजः सृष्टि-सामर्थ्य यस्य स तथा। तमोनुदः प्रकृतिप्रेरकः। तदुक्तं भगवद्गीतायाम् (९।१०)—'मयाध्यक्षेण प्रकृतिः सूयते सचराचरम्' इति। प्रादुरासीत्प्रका-दितो वभूव। तमोनुदः प्रलयावस्थाध्वंसक इति तु मेधातिथि-गोविन्द-राजौ।। ६।।

६. तव भगवान् अव्यक्त अप्रतिहत ओज वाला, तम को प्रणोदित करने वाला महाभूत आदि को अभिव्यक्त करने वाला स्वयम्भू प्रकट हुआ।

## योऽसावतीन्द्रियग्राह्यः सूक्ष्मोऽच्यक्तः सनातनः । सर्वभूतमयोऽचिन्त्यः स एव स्वयमुद्बभौ॥७॥

योऽसाविति ॥ योऽसाविति सर्वनामद्वयेन सकललोकवेदपुराणेतिहासादि-प्रसिद्धं परमात्मानं निर्दिशति । अतीन्द्रियग्नाह्यः इद्वियमतीत्य वर्तत इत्य-तीन्द्रियं मनस्तद्ग्राह्य इत्यर्थः । यदाह व्यासः—'नैवासौ चक्षुषा ग्राह्यो न च विष्टेरपीन्द्रियः । मनसा तु प्रयत्नेन गृह्यते सूक्ष्मदर्शिभिः ॥' सूक्ष्मो बहिरि-न्द्रिवागोचरः । अव्यक्तो व्यक्तिरवयवस्तद्रहितः । सनातनो नित्यः । सर्वभूत-मयः सर्वभूतात्मा । अतु एवाचिन्त्यः इयत्तया परिच्छेतुमशक्यः । स एव स्वयं उद्धभौ महदादिकार्यरूपतया प्रादुर्वभूव । उत्पूर्वो भातिः प्रादुर्भावे वर्तते । धातूनामनेकार्थत्वात् ॥ ७ ॥

७. जो वह अतीन्द्रिय से ग्राह्म, सूक्ष्म, अव्यक्त सनातन, सर्वभूतमय और. अचिन्त्य [है] वह ही स्वयं महाज्योति से प्रकाशित हुआ।

६. तमोनुदः अन्धकारस्यापसारियता तमोगुणास्यापसारियता वा ।

७. 'अतीन्द्रियग्राह्यः'—कुल्लूकमतीन्द्रियं मनस्तद् ग्राह्यः । न।यमर्थः साधुस्तस्य मनसोऽप्यविषयत्वात् । मनसञ्चापीन्द्रियत्वात् ।

## सोऽभिध्याय शरीरात्स्वात्सिसृक्षुविविधाः प्रजाः । अपं एव ससर्जादौ तासु बीजमवासृजत् ॥ ८॥

सोर्जभध्यायेति ॥ स परमात्मा नानाविधाः प्रजाः सिसृक्षुरभिध्याय 'आपो जायन्ताम्' इत्यभिध्यानमात्रेणाप एव ससर्ज । अभिध्यानपूर्विकां सृष्टि वदतो मनोः प्रकृतिरेवाचेतनाऽस्वतन्त्रा परिणमत इत्ययं पक्षो न संमतः, किंतु ब्रह्मैवाव्याकृतशक्त्यात्मना जगत्कारणमिति त्रिदण्डिवेदान्तसिद्धान्त एवाभि-मतः प्रतिभाति । तथा च छान्दोग्योपनिषत् (६।२।३)—'तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेय' इति । अत एव शारीरकसूत्रकृता व्यासेन सिद्धान्तितम्—'ईक्षतेर्ना-शब्दम्' (ब्र. सू. १।१।५) इति । ईक्षतेरीक्षणश्रवणान्न प्रधानं जगत्कारणम् । अशब्दं न विद्यते शब्दः श्रुतिर्यस्य तदशब्दिमिति सूत्रार्थः । स्वाच्छरीरादव्या-कृतरूपादव्याकृतमेव भगवद्भास्करीयवेदान्तदर्शने प्रकृतिः, तदेव तस्य च शरीरं, अव्याकृतशब्देन पञ्चभूतबुद्धीन्द्रियकर्मेन्द्रियप्राणमनःकर्माविद्यावासना एव सूक्ष्मरूपतया शक्त्यात्मना स्थिता अभिधीयन्ते । अव्याकृतस्य च ब्रह्मणा सह भेदाभेदस्वीकाराद्ब्रह्माद्वैतं, शक्त्यात्मना च ब्रह्म जगद्रूपतया परिणमत इत्युभयमप्युपपद्यते । आदौ स्वकार्यभूतब्रह्माण्डसृष्टेः प्राक् । अपां सृष्टिश्चेयं महदहंकारतन्मात्रक्रमेण बोद्धव्या। 'महाभूतादि व्यञ्जयन्' (१।६) इति पूर्वाभिधानादनन्तरमपि महदादिसृष्टेर्वक्ष्यमाणत्वात् । तास्वप्सु बीजं शक्ति-रूपम् आरोपितवान् ॥ ८॥

८. अपने शरीर से विविध प्रजाओं को सृष्ट करने की इच्छा वाले उस (स्वयंभू) ने अभिध्यान करके प्रारम्भ में जलों को ही सृष्ट किया; उनमें बीज को अवसृष्ट किया।

तदण्डमभवद्धमं सहस्रांशुसमप्रभम् । तस्मिञ्जन्ने स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः ॥ ९ ॥

८. स्वयंभुवो घ्यानमात्रेणापामुत्पत्तिर्जाता । बीजमवासृजत् कु० वीजं शिक्तिरूपमारोपितवान् । ब० Placed his seed अत्र 'his' इति कस्यार्थः ? 'अवासृजत्' इत्यस्य 'आरोपितवान्' अयमर्थोऽपि विचार्यः ।

तदण्डमभवद्धैमिनिति ॥ तद्बीजं परमेश्वरेच्छया हैममण्डमभभवत् । हैममिव हैमं शुद्धिगुणयोगान्न तु हैममेव । तदीयैकशकलेन भूमिनिर्माणस्य वध्यमाणत्वात् । भूमेश्चाहैमत्वस्य प्रत्यक्षत्वादुपचाराश्र्यणम् । सहस्रांशुरादित्यन्तत्तुल्यप्रभम् । तस्मिन्नण्डे हिरण्यगर्भो जातवान् । येन पूर्वजन्मिन हिरण्यगर्भोऽहमस्मीति भेदाभेदभावनया परमेश्वरोपासना कृता तदीयं लिङ्गद्यरीराविच्छन्नजीवमनुप्रविश्य स्वयं परमात्मैव हिरण्यगर्भरूपतया प्रादुर्भूतः । सर्वलोकानां पितामहो जनकः । सर्वलोकपितामह इति वा तस्य नाम ॥ ९ ॥
९. वह (बीज) सर्य के समान प्रभा वाला स्विणिम अण्डा वन गया।

९. वह (बीज) सूर्य के समान प्रभा वाला स्वर्णिम अण्डा वन गया। उस (अण्डे) में सर्वलोक-पितामह ब्रह्मा स्वयं उत्पन्न हुआ।

इदानीमागमप्रसिद्धनारायणशब्दार्थनिर्वचनेनोक्तमेवार्थ द्रहयति—

#### आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनवः। ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायणः स्मृतः॥ १०॥

आपो नारा इत्यादि ॥ आपो नाराशब्देनोच्यन्ते । अप्सु नाराशब्दस्या-प्रसिद्धेस्तदर्थमाह—यतस्ता नराख्यस्य परमात्मनः मूनवोऽपत्यानि । 'तस्येदम्' (पा. ४।३।१२०) इत्यण्प्रत्ययः । यद्यपि अणि कृते ङीप्प्रत्ययः प्राप्तस्तथापि छान्दसलक्षणैरपि स्मृतिषु व्यवहारात् 'सर्वे विधयश्चन्दिस विकल्प्यन्ते' (परि. २६) इति पाक्षिको ङीप्प्रत्ययस्तस्याभावपक्षे सामान्यलक्षणप्राप्ते टापि कृते नारा इति रूपसिद्धिः । आपोऽस्य परमात्मनो ब्रह्मरूपेणावस्थितस्य पूर्वमयनमाश्चय इत्यसौ नारायण इत्यागमेष्वाम्नातः । गोविन्दराजेन तु 'आपो नराः' इति पठितं व्याख्यातं च—नारायण इति प्राप्ते 'अन्येषामपि दृश्यते' (पा. ६।२।१२७) इति दीर्घत्वेन नारायण इति रूपमिति । अन्येतु—'आपो नाराः' इति पठन्ति ॥१०॥

१०. जल (आपः) 'नाराः' इस प्रकार कहे गए है (क्योंकि) जल निश्चित रूप से नर के पुत्र हैं—क्योंकि वे (जल) इसके (स्वयंभू) के सर्वप्रथम

९ सहस्राण्यंगवो यस्य स सहस्रांशुः सूर्यः । अयं निहितार्थो यत्तरमादण्डात् सहस्त्राण्यंशवो विकीर्यन्ते स्म 1

आश्रय हैं, इसलिए (वह स्वयंभू) नारायण स्मृत है (उसका नाम नारायण हुआ)।

#### यत्तत्कारणमध्यक्तं नित्यं सदसदात्मकम् । तद्विसृष्टः स पुरुषो लोके ब्रह्मेति कीर्त्यते ॥ ११ ॥

यत्तत्कारणमव्यक्तमिति ॥ यत्तदिति सर्वनामभ्यां लोकवेदादिसर्वप्रसिद्धं परमात्मानं निर्दिश्चति । कारणं सर्वोत्पत्तिमतां । अव्यक्तं बिहरिन्द्रियागोचरं । नित्यं उत्पत्तिविनाशरिहतम् । वेदान्तिमिद्धत्वात्सत्स्वभावम् प्रत्यक्षाद्यगोचर-त्वादमत्स्वभाविमव । अथवा सद्भावजातं असदभावस्तयोरात्मभूतम् । तथा च श्रुतिः (छान्दोः ६।८।७)—'ऐतदात्म्यिमदं सर्वम्' इति । तद्विसृष्टस्तेनोत्पा-दितः स पुरुषः सर्वत्र ब्रह्मोति कीर्त्यते ॥ ११ ॥

११. जो वह अव्यक्त नित्य सत्-असत्-स्वरूप कारण (है); उसके द्वारा विमृष्ट वह पुरुष लोक में ब्रह्मा इम प्रकार कीर्तित किया जाता है (प्रसिद्ध है)

### तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् । स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद्दिधा ॥ १२ ॥

तस्मिन्नण्डे स भगवानित्यादि ॥ तस्मिन् पूर्वोक्तेऽण्डे स व्रह्मा वक्ष्यमाण-ब्रह्ममानेन संवत्सरमुपित्वा स्थित्वा 'आत्मनैवाण्डं द्विधा भवतु' इत्यातमगत-ध्यानमात्रेण तदण्डं द्विखण्डं कृतवान् ॥ १२ ॥

१२. उस अंडे में पूरा एक वर्ष निवास करके उस भगवान् ने स्वयमेव अपने ध्यान से उस अण्डे को द्विधा कर दिया (उसके दो टुकड़े कर दिए)।

१०. आपो नरसूनवोऽतो नाराः। नरः—नेता। सर्वलोक नेतृत्वात्परमात्मा नरः।

११. सदसदात्मकम्—ब॰ Real and unreal। 'असत्' इत्यस्यार्थोऽत्र unreal इति नास्ति । तस्य 'सत्ता' वर्ततेऽतः सत्। नासा इन्द्रियग्राह्यो ऽतोऽसत्। १२. वत्सरम्—वर्षम्। 'परि'. इत्युपसर्गेण पूर्णता द्योत्यते।

## ताभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं भूमि च निर्ममे। मध्ये व्योम दिशश्चाच्टावपां स्थानं च शाश्वतम् ॥ १३॥

ताभ्यां स शकलाभ्यां चेत्यादि ॥ शकलं खण्डं ताभ्यामण्डशकलाभ्यां उत्तरेण दिवं स्वर्लोकमधरेण भूर्लोकं उभयोर्मध्ये आकाशं दिशश्चान्तराल-दिग्भिः सहाष्टौ समुद्राख्यं अपां स्थानं निर्मितवान् ॥१३ ॥

१३. उसने उन टुकड़ों से द्युलोक और पृथ्वीलोक को निर्मित किया; मध्य में आकाश को और आठ दिशाओं को तथा जलों के शाश्वत स्थान को (निर्मित किया)।

इदानीं महदादिक्रमेणैव जगित्तमिणिमिति दर्शयितुं तत्तत्सृष्टिमाह— उद्वबहित्मनश्चैव मनः सदसदात्मकम् । मनसश्चाप्यहंकारमिभमन्तारमीश्वरम् ॥ १४॥

उद्वर्बातमनश्चैवेत्यादि ।। ब्रह्मा आत्मनः परमात्मनः सकाशात्तेन रूपेण मन उद्धृतवान् । परमात्मन एव ब्रह्मस्वरूपेणोत्पन्नत्वात्परमात्मन एव च मनःसृष्टिवेदान्तदर्शने, न प्रधानात् । तथा च श्रुतिः (मुण्ड. २।१।३)— 'एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वे न्द्रियाणि च । खं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य घारिणी ॥' मनश्च श्रुतिसिद्धत्वाद्युगपज्ज्ञानानुत्पत्तिलिङ्गाच्च सत् अप्रत्यक्षत्वा-दसदिति मनसः पूर्वमहंकारतत्त्वं अहमित्यभिमानास्यकार्ययुक्तं ईश्वरं स्वकार्य-करणक्षमम् ॥ १४ ॥

१४. और अपने (आत्मा) से ही उसने (ब्रह्मा) ने सदसत्स्वरूप मन को उद्धृत किया (निकाला) और मन से अभिमन्ता ईश्वर अहंकार को (उद्धृत किया)।

१३. अष्टौ दिश:-चतस्रो दिश:-प्राची, दक्षिणा, प्रतीची, उदीची, चतस्रश्चोप-दिश:--आग्येयी, नैर्ऋती, वायवी, ऐशानी। केषांचिन्मतेन दिशोदश--नवमी 'तिर्यक्' (अघो वा), दशमी 'ऊर्घ्वम्'।

१४. अभिमन्ता—कु० अहमित्यभिमानास्यकार्ययुक्तः ; ब० which possesses the function of self-consciousness। योऽभिमन्यते

## महान्तमेव चात्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च । विषयाणां ग्रहीतॄणि शनैः पञ्चेन्द्रियाणि च ॥ १५ ॥

महान्तमेव चात्मानिमत्यादि ॥ महान्तिमिति महदास्यतत्त्वमहंकारात्पूर्वं परमात्मन एवाव्याकृतशक्तिरूपप्रकृतिसहितादुद्धृतवान् । आत्मन उत्पन्नत्वात् आत्मानमात्मोपकारकत्वाद्वा यान्यभिहितानि अभिघास्यन्ते च तान्युत्पत्ति-मन्ति सर्वाणि सत्त्वरजस्तमोगुणयुक्तानि विषयाणां शब्दस्पर्शरूपरसगन्धानां ग्राहकाणि शनैः क्रमेण वेदान्तसिद्धेन श्रोत्रादीनि द्वितीयाध्यायवक्तव्यानि पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि, चशब्दात् पञ्च पाय्वादीनि कर्मेन्द्रियाणि, शब्दतन्मात्रादीनि च पञ्चोत्पादितवान् । नन्वभिष्यानपूर्वकसृष्टचभिघानाद्वेदान्तसिद्धान्त एव मनोरभिमत इति प्रागुक्तं तन्न संगच्छते। इदानीं महदादिक्रमेण सृष्टचभि-घानाद्वेदान्तदर्शनेन च परमात्मन एवाकाशादिकमेण सृष्टिहक्ता । तथा च तैत्तिरीयोपनिषत् (२।१।१)-- 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः। आकाशाद्वायुः।। वायोरग्निः। अग्नेरापः। अभ्द्यः पृथिवी' इति। उच्यते— प्रकृतितो महदादिकमेण सृष्टिरिति भगवद्भास्करीयदर्शनेऽभ्युपपद्यत इति तद्विदो व्याचक्षते। अव्याकृतमेव प्रकृतिरिष्यते, तस्य च सृष्टचुन्मुखत्वं सृष्टचा-द्यकालयोगरूपं तदेव महत्तत्त्वं, ततो 'बहु स्याम्' इत्यभिमानात्मकेक्षणकाल-योगित्वमव्याकृतस्याहंकारतत्त्वम् । तत आकाशादिपञ्चभूतसूक्ष्माणि क्रमेणो-त्पन्नानि पञ्च तन्मात्राणि, ततस्तेभ्य एव स्थूलान्युत्पन्नानि पञ्चमहाभूतानि सूक्ष्मस्थूलक्रमेणैव कार्योदयदर्शनादिति न विरोधः। अव्याकृतगुणत्वेऽपि सत्त्वरजस्तमसां सर्वाणि त्रिगुणानीत्युपपद्यते । भवतु वा सत्त्वरजस्तमः समता-रूपैव मुलप्रकृतिः, भवन्तु च तत्त्वान्तराण्येव महदहंकारतन्मात्राणि, तथापि प्रकृतिर्ब्रह्मणोऽन्त्येति मनोः स्वरसः। यतो वक्ष्यति (१२।९१)—'सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मनि' इति । तथा (१३।१२५)--'एवं यः सर्वभूतेषु

सोऽभिमन्ता। 'अहम्' इति भावनयैव जनोऽभिमन्यते सात्मविश्वासं विचारयित, ततश्च 'ईश्वरो भवति' 'स्वकार्यकरणक्षमो भवति। अहंकारे न दोषो यदि स तमोगुणावृतो न स्याद्। अहङ्कारेणात्मविश्वासस्तेन च स्वकार्यक्षमता जने जायते।

पच्यत्यात्मानमात्मना । स सर्वसमतामेत्य ब्रह्माभ्येति परं पदम्' इति ॥ १५ ॥

१५. और महान् आत्मा को, और सब त्रिगुण वस्तुओं को तथा क्रम से विषयों को ग्रहण करने वाली पांच इन्द्रियों (ज्ञानेन्द्रियों) को उद्धृत किया।

## तेषां त्ववयवान्सूक्ष्मान्षण्णामप्यमितौजसाम् । सन्निवेश्यात्ममात्रासु सर्वभूतानि निर्ममे ॥ १६ ॥

तेषां त्ववयवान्सूक्ष्मानित्यादि ॥ तेषां पण्णां पूर्वोक्ताहंकारस्य तन्मान्त्राणां च ये सूक्ष्मा अवयवास्तान् आत्ममात्रासु षण्णां स्वविकारेषु योजयित्वा मनुष्यितर्यक्स्थावरादीनि सर्वभूतानि परमात्मा निर्मितवान् । तत्र तन्मात्राणां विकारः पञ्चमहाभूतानि अहंकारस्येन्द्रियाणि पृथिव्यादिभूतेषु शरीररूपतया परिणतेषु तन्मात्राहंकारयोजनां कृत्वा सकलस्य कार्यजातस्य निर्माणम् । अत एवामितौजसामनन्तकार्यनिर्माणेनातिवीर्यशालिनाम् ॥ १६ ॥

१६. अमित ओज वाले उन छः के सूक्ष्म अवयवों को आत्ममात्राओं में सिन्निविष्ट करके सब भूतों को निर्मित किया।

## यन्मूर्त्यवयवाः सूक्ष्मास्तस्येमान्याश्रयन्ति षट् । तस्माच्छरीरमित्याहुस्तस्य मूर्ति मनीषिणः ॥ १७ ॥

यन्मूर्त्यवयवाः सूक्ष्मा इत्यादि ॥ यस्मान्मूर्तिः शरीरं तत्संपादका अव-यवाः सूक्ष्मास्तन्मात्राहंकाररूपाः षट् तस्य ब्रह्मणः सप्रकृतिकस्य इमानि वक्ष्य-माणानि भूतानीन्द्रियाणि च पूर्वोक्तानि कार्यत्वेनाश्रयन्ति, तन्मात्रेभ्यो भूतो त्पत्तेः अहंकारराच्च इन्द्रियोत्पत्तेः । तथा च पठन्ति (सा. का. २२)—'प्रकृते-

१५. महान्तमेव चात्मानम्-अत्र कुल्लूक-व्याख्या न तोषदा। बलहरो लिखति the great one, the soul। वाक्यरचनया 'महान्तमेव चात्मानम्'—इत्यत्र 'महान्तम्' इति 'आत्मानम्' इत्यस्य विशेषणम्। सर्वाणि त्रिगुणानि त्रिगुणमयानि सर्वाणि वस्तूनि।

१६. आत्ममात्रासु संनिवेश्य—ब॰ joining with particles of himself । अयं निहितार्थः—सर्वाऽपि सृष्टिर्दिव्यातिदिव्यभगवतो दिव्यत्वगुण-विशिष्टा ।

र्महांस्ततोऽहंकारस्तस्माद्गणक्च षोडक्षकः । तस्मादिष षोडक्षकात्पञ्चभ्यः पञ्च भूतानि ॥ तस्मात्तस्य ब्रह्मणो या मूर्तिः स्वभावस्तां तथा परिणतामिन्द्रियादि-शालिनी लोकाः शरीरिमिति वदन्ति । पडाश्रयणाच्छरीरिमिति शरीरिनिर्वचनेना-नेन पूर्वोक्तोत्पत्तिक्रम एव दृढीकृतः ॥ १७ ॥

१७. क्योंकि उसकी मूर्ति के छः सूक्ष्म अवयवों का ये (प्राणी) आश्रय लेते है, इसलिए मनीषी जन उसकी (प्राणिमात्र की) मूर्ति को 'शरीर' इस प्रकार कहते हैं।

## तदाविशन्ति भूतानि महान्ति सह कर्मभि:। मनश्चावयवैः सूक्ष्मैः सर्वभूतकृष्टव्ययम् ॥ १८॥

तदाविशन्ति भूतानीत्यादि ।। पूर्वश्लोके तस्येति प्रकृतं ब्रह्मात्र तदिति परामृश्यते । तद्ब्रह्म शब्दादिपञ्चतन्मात्रात्मनाऽवस्थितं महाभूतान्याकाशादीनि
आविशन्ति तेम्य उत्पद्यन्ते । सह कर्मभिः स्वकार्यः, तत्राकाशस्यावकाशदानं
कर्म, वायोर्व्यूहनं विन्यासरूपं, तेजसः पाकोऽपां संग्रहणं, पिण्डीकरणरूपं
पृथिव्या धारणम् । अहंकारात्मनावस्थितं ब्रह्म मन आविशति । अहंकारादुत्पद्यत इत्यर्थः । अवयवैः स्वकार्यः शुभाशुभसंकल्पसुखदुःखादिरूपैः सूक्ष्मैबिहिरिन्द्रियागोचरैः सर्वभूतकृत्सर्वोत्पत्तिनिमत्तं मनोजन्यशुभाशुभकर्मप्रभवत्वाज्जगतः । अव्ययमविनाशि ।। १८ ।।

१८. सब महाभूत, सब भूतों को बनाने वाले उस अव्यय में कर्मों के साथ प्रविष्ट होते हैं और मन सूक्ष्म अवयवों के साथ (प्रविष्ट होता है)

१७. 'षड् आश्रयति' इति शरीरम्। इयं नैरुक्तानां निर्वचनप्रणाली।

१८. मनुष्यशरीरं कर्मार्थमेव निर्मितम्—कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत कुन्समाः। एवं त्विय नान्यथेतोऽस्ति—ईशोपनिषद्—२। यदि शरीरं कर्मरतं तिष्ठिति, मनश्च विज्ञानेन स्वसूक्ष्मावयविकासं विद्याति तदा ब्रह्मसायुज्यं जायते। निरुक्तकारस्तु मनुष्यं सर्वथा कर्मण एव निर्मितं मन्यते। दृश्यन्तां मनुष्य-पर्यायवाचिनां शब्दानां निर्वचनानि—मनुष्या मननात्; मत्वा कर्माणि सीव्यन्ति। नरा नृत्यन्ति कर्मसु। कृष्टयः कर्मवन्तो भवन्ति।

## तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणां महौजसाम्। सूक्ष्माभ्यो मूर्तिमात्राभ्यः संभवत्यव्ययाद्वचयम्॥ १९॥

तेषामिदं तु सप्तानामित्यादि ॥ तेषां पूर्वप्रकृतानां महदहंकारतन्मात्राणां सप्तसंख्यानां पुरुषादात्मन उत्पन्नत्वात्तद्वृत्तिग्राह्यत्वाच्च पुरुषाणां महौजसां स्वकार्यसंपादनेन वीर्यवतां सूक्ष्मा या मूर्तिमात्राः बरीरसंपादकभागास्ताभ्य इदं जगन्नश्वरं संभवति, अनश्वराद्यत्कार्यं तद्विनाि स्वकारणे लीयते।
बारणं तु कार्यापेक्षया स्थिरम्। परमकारणं तु ब्रह्म नित्यमुपासनीयमित्येतदर्यायतुमयमनुवादः ॥ १९ ॥

१९. उन सात महान् ओजवाले पुरुषों की सूक्ष्म मूर्तिमात्राओं से यह नव्वर (जगत्) अनश्वर से उत्पन्न होता है। हुन् -

## आद्याद्यस्य गुणं त्वेषामवाप्नोति परः परः। यो यो यावतिथश्चेषां स स तावद्गुणः स्मृतः॥ २०॥

आद्याद्यस्य गुणं त्वेषामित्यादि ॥ एषामिति पूर्वतरक्लोके (१११८) 'तदाविशन्ति भूतानि' इत्यत्र भूतानां परामर्शः । तेषां चाकाशादिक्रमेणोत्पत्तिक्रमः,
शब्दादिगुणवत्ता च वक्ष्यते । तत्राद्याद्यस्याकाशादेर्गुणं शब्दादिकं वाय्वादिः
परः परः प्राप्नोति । एतदेव स्पष्टयति—यो य इति । एषां मध्ये यो यो
यावतां पूरणो यावतिथः 'वतोरिथुक्' (पा. ५।२।५३), स स द्वितीयादिः
द्वितीयो द्विगुणः तृतीयस्त्रिगुण इत्येवमादिर्मन्वादिभिः स्मृतः । एतेनैतदुक्तं
भवति—आकाशस्य शब्दो गुणः, वायोः शब्दस्पर्शो, तेजसः शब्दस्पर्शरूपाणि, अपां शब्दस्पर्शरूपरसाः, भूमेः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः । अत्र यद्यपि
'नित्यवीप्सयोः' (पा. ८।१।४) इति द्विवंचनेनाद्यस्याद्यस्येति प्राप्तं तथापि
स्मृतीनां छन्दःसमानविषयत्वात् 'सुपां' सुलुक्' (पा. ७।१।३९) इति प्रथमाद्यस्य सुब्लुक् तेनाद्याद्यस्येति रूपसिद्धिः ॥ २० ॥

१९. एभि: सप्तभिरेव पुरुषस्य रचना—अत इमे पुरुषा इति भणिताः। बलहरः 'तु' इत्यस्य इत्यर्थ करोति; 'तु' अत्र निरर्थकम् ।

२०. इनमें परवर्ती परवर्ती पहले पहले के गुण को प्राप्त कर लेता है। और इनमे जो जो कम में जिस स्थान पर है वह-वह उतने गुणों वाला स्मृत है।

## सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक्पृथक्। वेदशब्देभ्य एवादौ पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ॥ २१ ॥

सर्वेषां तु स नामानीत्यादि ॥ स परमात्मा हिरण्यगर्भरूपेणावस्थितः सर्वेषां नामानि गोजातेगौं रिति, अश्वजातेरश्व इति; कर्माणि ब्राह्मणस्याध्य-यनादीनि, क्षत्रियस्य प्रजारक्षादीनि पृथक् पृथक् यस्य पूर्वकल्पे यान्यभूवन् आदौ सृष्टचादौ वेदशब्देभ्य एवावगम्य निर्मितवान् । भगवता व्यासेनापि वेदमीमांसायां वेदपूर्विकैव जगत्सृष्टिव्युत्पादिता । तथा च शारीरकसूत्रम् (ब्र. सू. १।३।२८) — 'शब्द इति चेन्नातः प्रभवात्प्रत्यक्षानुमानाभ्याम्'। अस्यार्थः — देवतानां विग्रहवत्त्वे वैदिके वस्वादिशब्दे देवतावाचिनि विरोघः स्याद्वेदस्या-दिमत्त्वप्रसङ्गादिति चेन्नास्ति विरोधः। कस्मात् ? अतः शब्दादेव, जगृतः प्रभ-वादुत्पत्तेः । प्रलयकाले पि सूक्ष्मरूपेण परमात्मिन वेदराशिः स्थितः स्थितः स कल्पादौ हिरण्यगर्भस्य परमात्मन एव प्रथमदेहिमूर्तेर्मनस्यवस्थान्तरमनापन्नः सुप्तप्रबुद्धस्येव प्रादुर्भवति । तेन प्रदीपस्थानीयेन सुरनरतिर्यगादिप्रविभवतं जग-दिभिधेयभूतं निर्मिमीते। कथमिदं गम्यते ? प्रत्यक्षानुमानाभ्याम्, श्रुतिस्मृ-तिभ्यामित्यर्थः । प्रत्यक्षं श्रुतिरनपेक्षत्वात् । अनुमानं स्मृतिरनुमीयमानश्रुति-्सापेक्षत्वात् । तथा च श्रुतिः—'एत इति वै प्रजापतिर्देवानस्जतास्ग्रमिति मनुष्यानिन्दव इति पितृं स्तिरःपवित्रमिति ग्रहानाशव इति स्तोत्रं विश्वानीति ् शस्त्रम्भि सौभगेत्यन्याः प्रजाः' । स्मृतिस्तु (११२१)—'सर्वेपां तु स ुनामानि' इत्यादिका मन्वादिप्रणीतैव। पृथक्संस्थाश्चेति । लौकिकीश्च व्यवस्थाः कुलालस्य घटनिर्माणं, कुविन्दस्य पटनिर्माणमित्यादिकविभागेन निर्मित-वान् ॥ २१ ॥

२१. उसने प्रारम्भ में वेद के शब्दों से ही सबके नामों को और पृथक्-पृथक् कर्मों को तथा पृथक्-पृथक् व्यवस्थाओं को निर्मित किया।

२० यावतिथः—यावत्--इथुक् ।

२१. प्रलयानन्तरं सृष्टिः पूर्वसृष्टिरिवैव प्रवर्तते—'यथापूर्वमकल्पयद्' इति

#### कर्मात्मनां च देवानां सोऽसृजत्प्राणिनां प्रभुः। साध्यानां च गणं सूक्ष्मं यज्ञं चैव सनातनम्।। २२ ॥

कर्मात्मनां च देवानामित्यादि ॥ स ब्रह्मा देवानां गणमसृजत् । प्राणि-नामिन्द्रादीनां कर्माणि आत्मा स्वभावो येषां तेषामप्राणिनां च प्रावादीनां देवाना साध्यानां च देविवशेषाणां समूहं यज्ञं च ज्योतिष्टोमादिकं कल्पान्तरे-ज्यनुमीयमानत्वान्नित्यम् । साध्यानां च गणस्य पृथग्वचनं सूक्ष्मत्वात् ॥ २२ ॥

२२. उस प्रभु ने प्राणी तथा कर्मात्मा देवों के गुण को, साध्यों के सूक्ष्म गण को तथा सनातन यज्ञ को सृष्ट किया।

## अग्निवायुरविभ्यस्तुः त्रयं ब्रह्म सनातनम् । दुदोहः यज्ञसिद्धचर्यमृग्यजुःसामलक्षणम् ॥ २३ ।

स्वा०द०

अग्निवायुरिविभ्यस्त्वत्यादि ॥ ब्रह्म ऋग्यजुःसामसंज्ञं वेदत्रयं अग्निवायुरिविभ्य आकृष्टवान् । सनातनं नित्यं । वेदापौरुषेयत्वपक्ष एव मनोरिभमतः ।
पूर्वकल्पे ये वेदास्त एव परमात्ममूर्तेष्रह्मणः सर्वज्ञस्य स्मृत्यारूढाः, तानेव
कल्पादौ अग्निवायुरिविभ्य आचकर्ष । श्रौतश्चायमर्थो न शङ्कनीयः । तथा
च श्रुतिः—'अग्नेर्ऋग्वेदो वायोर्यजुर्वेद आदित्यात्सामवेदः' इति । आकर्षणार्थत्वार्दृहिधातोर्नाग्निवायुरवीणामकथितकर्मता कित्वपादानतेव । यज्ञसिद्धचर्थं
त्रयीसंपाद्यत्वाद्यज्ञानां आपीनस्थक्षीरविद्यमानानामेव वेदानामभिव्यक्तिप्रदर्शनार्थं आकर्षणवाचको गौणो दुहिः प्रयुक्तः ॥ २३ ॥

२३. (उसने) यज्ञ की सिद्धि के लिए ऋक् यजुः तथा साम के लक्षण वाले त्रिरूप सनातन वेद को अग्नि, वायु और रिव से दुहा (आकृष्ट किया— उनका सार निकाला)।

श्रुतेः। वेदेषु सर्वोऽपि रचनावृत्तान्तः। वेदा नित्याः। 'तु' अत्र निरर्थकः, बलहरः bnt इत्यर्थ करोति।

२२. कर्मात्मानो देवाः—-दृश्यतां यास्कीयनिरुक्ते देवातकारचिन्तनप्रकरणम्— 'अपिवा पुरुषविधानामेव सतां कर्मात्मान एते स्यः' (निरुक्तम्—७.)

२३. बलहरो 'ब्रह्म' इत्यस्य 'वेद' इत्यर्थं करोति । कुल्लूको 'ब्रह्म' शब्दं 'दुदोह' इत्यस्य कर्तृ रूपेण गृह्णाति । बलहर एवाऽत्रसाघीयान् प्रतिभाति । 'तु' इति निरर्थको बलहरः but इत्यर्थ करोति ।

#### कालं कालविभक्तोश्च नक्षत्राणि ग्रहांस्तथा। सरितः सागराञ्छेलान्समानि विषमाणि च॥ २४॥

कालं कालविभक्ती६चेत्यादि ॥ अत्र 'ससर्ज'इत्युत्तरक्लोकवर्तिनी क्रिया संबध्यते । आदित्यादिक्रियाप्रचयरूपं कालं, कालविभक्तीर्मासर्त्वयनाद्याः, नक्ष-त्राणि कृत्तिकादीनि, ग्रहान्सूर्यादीन्, सरितो नदीः, सागरान्समुद्रान्, शैलान्पर्व-तान्, समानि समस्थानानि, विषमाणि उच्चनीचरूपाणि ॥ २४ ॥

# त्यो वाचं रित चैव कामं च क्रोधमेव च। सृष्टि संसर्ज चैवेमां स्रष्टुमिच्छिन्निमाः प्रजाः ॥ २५ ॥

तपो वाचिमत्यादि ॥ तपः प्राजापत्यादि वाचं वाणीं रित चेतःपरितोषं कामिमच्छां कोधं चेतोविकारं इमां एतच्छ्लोकोक्तां पूर्वश्लोकोक्तां च सृष्टि चकार। सृज्यत इति सृष्टिः। कर्मणि क्तिन् । इमाः प्रजा वक्ष्यमाणा देवा-दिकाः कर्त्तुमिच्छन्॥ २५॥

२४.२५ काल को, काल के विभागों को, नक्षत्रों को तथा ग्रहों को, निदयों को, सागरों को, पर्वतों को, समों और विषमों को, तप को, वाणी को, रित और काम को और कोघ को और इस सृष्टि को इन प्रजाओं को सृष्ट करने की इच्छा वाले (उसने) सृष्ट किया ।

कर्मणां च विवेकार्थं धर्माधमौ व्यवेचयत् । विवे प्रितिकार्थः सुखदुःखादिभिः प्रजाः ॥ २६ ॥

कर्मणां चेति ॥ घर्मो यज्ञादिः, स च कर्तव्यः; अधर्मो ब्रह्मवधादिः, स न कर्तव्यः, इति कर्मणां विभागाय धर्माधर्मा व्यवेचयत् पृथक्त्वेनाभ्यधात् । धर्मस्य फलं सुखं, अधर्मस्य फलं दुःखम् । धर्माधर्मफलभूतैर्द्वन्द्वैः परस्पर-विरुद्धैः सुखदुःखादिभिरिमाः प्रजा योजितवान् । आदिग्रहणात् कामकोध-रागद्वेषक्षुत्पिपासाशोकमोहादिभिः ॥ २६ ॥

२५. रतौ कामे च रतेर्मुख्यता, अतस्तस्याः पूर्वं वचनम्-अभिज्ञान शाकुन्तले 🕝

<sup>&#</sup>x27;अकृतार्थेऽपि मनसिजे रति मुभयप्रार्थना कुरुते'

२६. और कर्मों के विवेक के लिए धर्म और अधर्म की विवेचना की (मृत्रक्-पृथक् रूप से ठीक-ठीक कहा) तथा इन प्रजाओं को सुख-दुःखादि द्वन्द्वों से युक्त किया।

# अण्व्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्थानां तुयाः स्मृताः । ताभिः सार्थमिदं सर्वं संभवत्यनुपूर्वशः । २७ ॥

अञ्यो मात्रा इति ॥ द्राधिनां पञ्चानां महाभूतानां याः सूक्ष्माः पञ्चतन्नत्त्रक्ता विनाशिन्यः पञ्चमहाभूतक्ष्पतया विपरिणामिन्यः, ताभिः सह उक्तं
वक्ष्यनाणं चेदं सर्वमुत्त्ववते । अनुपूर्वशः क्रमेण । सूक्ष्मात्स्यूलं स्थूलात्स्थूलतर्वन्यनेन सर्वशक्तेर्वहाणो मानससृष्टिः कदाचित्तत्विनरपेक्षा स्यादितीमां
याङ्कामपनिनीषंस्तद्वारेणैवेयं सृष्टिरिति मध्ये पुनः पूर्वोक्तं स्मारितवान् ॥२०॥

२७. दस के आधे (पांच) [महाभूतों] की जो सूक्ष्म विनाशिनी मात्राएं कही गई हैं, उनके साथ यह सब कम से उत्पन्न होता है।

# यं तु कर्माण यस्मिन्स न्ययुङ्कत प्रथमं प्रभुः । र्रे क्रिक्त स्वयं भेजे सृज्यमानः पुनः पुनः ॥ २८ ॥

यं तु कर्मणीति ।। स प्रजापितर्य जातिविशेषं व्याघादिकं यस्यां कियायां हिरणनारणादिकायां मृष्टचादौ नियुक्तवान् म जातिविशेषः पुनःपुनरिष सृज्य-मानः स्वकर्मवशेन तदेवाचरितवान् । एतेन प्राणिकर्मसापेक्षं प्रजापतेरुत्त-मावमजातिनिर्माणं न रागद्वेषाधीनिमिति दिशितम् । अत एव वक्ष्यति (१।४१) 'यथाकर्म तपोयोगात्मृष्टं स्थावरजङ्गमम्' इति ।। २८ ।।

२८ प्रभु ने प्रारम्भ में जिसको जिस कर्म में नियुक्त कर दिया , बार-बार पैदा किए जाते हुए उसने स्वयं उसको ही स्वीकार कर लिया।

२६. एतमेव भगवतौ लीला प्रचलति । प्रजा द्वन्द्वैयोजयति धर्माधर्माविवेच-नामपि करोति ।

२७. 'तु' अत्र निरर्थकं बलहरः but इत्यर्थं करोति। 'तु' निरर्थकम्, ब० 'but' इत्यर्थं करोति।

एतदेव प्रपञ्चयति---

# हिस्राहिस्रे मृदुकूरे धर्माधर्मावृतानृते । यद्यस्य सोऽदधात्सर्गे तत्तस्य स्वयमाविशत् ॥ २९॥

हिस्राहिस्रे इत्यादि ।। हिस्रं कर्म सिहादेः करिमारणादिकम् । अहिस्रं हिरिणादेः । मृदु दयाप्रधानं विप्रादेः । कूरं क्षत्रियादेः । धर्मो यथा ब्रह्म- चार्यादेः गुरुशुश्रूषादिः । अधर्मो यथा तस्यैव मांसमैथुनसेवनादिः । ऋतं सत्यं, तच्च प्रायेण देवानाम् । अनृतमसत्यं, तदिप प्रायेण मनुष्याणाम् । तथा च श्रुतिः—'सत्यवाचो देवा अनृतवाचो मनुष्याः' इति । तेषां मध्ये यत्कर्मस प्रजापितः सर्गादौ यस्याधारयत् सृष्टचुत्तरकालमिप स तदेव कर्म प्राक्तनादृष्ट- वशात्स्वयमेव भेजे ।। २९ ।।

२९. हिस्र और अहिस्र, मृदु और कूर, धर्म और अधर्म ऋत और अनृत
—उसने सृष्टि में जो जिसके लिए धारण किया (निश्चित किया) वह उसमें
स्वयं प्रविष्ट हो गया।

अत्र दृष्टान्तमाह---

# यथर्तुलिङ्गान्यृतवः स्वयमेवर्तुपर्यये। स्वानि स्वान्यभिषद्यस्ते तथा कर्माणि देहिनः॥ ३०॥

यथर्त्वित ॥ यथा वसन्तादिऋतव ऋतुचिह्नानि चूतमञ्जर्यादीनि ऋतुपर्यये स्वकार्यावसरे स्वयमेवाप्नुवन्ति तथा देहिनोऽपि हिस्रादीनि कर्माणि ॥ ३०॥

३०. जैसे ऋतु परिवर्तन में ऋतुएं अपने-अपने ऋतुचिह्नों को प्राप्त कर लेती हैं वैसे ही देहघारी कर्मों को [प्राप्त कर लेते हैं]।

२९ पूर्वजन्मकर्मानुसारं स तस्य तस्य तत् तद् दधाति।

पूर्वजन्मकर्मभिः स्वभावोत्पत्तिः। स्वभावेन तत्तत्कर्मघारणम्—इदं कर्म-घारणं स्वयमेव क्रियते—

न कर्तृत्वं न कर्माणि लोक्स्य सृजिति प्रभुः।

न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तते॥

# लोकानां तु विवृद्धचर्थः मुखबाहरुपादतः । ब्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं शूद्रं च निरवर्तयत् ॥ ३१ ॥ ः

लोकानां त्विति ॥ भूरादीनां लोकानां वाहुल्यार्थ मुखबाहूरपादेभ्यो ब्राह्मणक्षित्रयवैश्यशूद्रान्यथाकमं निर्मितवान् । ब्रद्धागादिभिः सायंप्रातरम्नावाहुतिः प्रक्षिप्ता सूर्यमुपितष्ठते सूर्याद्वृष्टिर्वृष्टेरन्नमन्नात्प्रजावाहुल्यम् । वक्ष्यित
च—'अग्नौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यम्—' (३।७६) इत्यादि । दैव्या च शक्त्या
मुखादिभ्यो ब्राह्मणादिनिर्माणम् । ब्राह्मणो च विशङ्कानीयः श्रुतिसिद्धत्वात् ।
तथा च श्रुतिः 'ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीत् । (ऋ. सं. ८।४।१९) इत्यादिः ॥ ३१ ॥
३१. लोकों की सम्यक् वृद्धि के लिए मुख, बाहु, जङ्गघा और पांव से
[यथाकम] ब्राह्मण, क्षित्रिय, वैश्य और शूद्र को निर्मित किया ।

# द्विधा कृत्वात्मनो देहमर्धेन पुरुषोऽभवत् । अर्धेन नारी तस्यां स विराजमसृजत्प्रभुः ॥ ३२ ॥

द्विधा कृत्वेति ।। स ब्रह्मा निजदेहं द्विखण्डं कृत्वा अर्धेन स्त्री तस्यां मैथुनधर्मेण विराट्संज्ञं पुरुषं निर्मितवान् । श्रुतिश्च (ऋ. सं. ८।४।१७)—'ततो विराडजायत' इति ।। ३२ ॥

३२. प्रभुअपने देह को द्विघा करके आधे से पुरुष हो गया; आधे से नारी (हो गया) उस (नारी) में विराट् को उन्पन्न किया।

यदि चातुर्वण्यं न स्यात् तदा लोकवृद्धिस्तु कामं भवेत् विवृद्धिः (सम्यग्वृद्धिः, व्यवस्थितवृद्धिः) न भविष्यति ।

<sup>&#</sup>x27;तु' इति निरर्थक:, बलहर: 'but' इत्यर्थ करोति।

३२ पौरुषयुक्तो महौजोबलयुक्तो यः स एव पुरुषः—स एव नरो तेता । तेन नरेण (नेत्रा) सह या गुणाकृष्टा भिक्तमती सती योगमवाप्नोति सा नारी । यदोभाविप यथार्थनामानौ स्यातः तदा विराडपत्यस्य प्रसूतिः । अत्रार्द्धनारी, क्वरे शिवेऽपि मितिनिधानं कर्त्तव्यम्।

#### तपस्तप्त्वासृजद्यं तु स स्वयं पुरुषो विराट्। तं मां वित्तास्य सर्वस्य स्रष्टारं द्विजसत्तमाः ॥ ३३ ॥

तपस्तप्त्वेति ॥ स विराट् तपो विधाय यं निर्मितवान् तं मां मनुं जानीत अस्य सर्वस्य जगतः स्रष्टारम् । भो द्विजसत्तमाः । एतेन स्वजन्मोत्कर्षसामध्यी-तिशयावभिहितवान् लोकानां प्रत्ययितप्रत्ययार्थम् ॥ ३३ ॥

३३. उस विराट् पुरुष ने तप करके जिसको उत्पन्न किया, द्विजसत्तमो, उसे सबकी सृष्टि करने वाला मुझे जानो ।

अहं प्रजाः सिसृक्षुस्तु तपस्तप्त्वा सुदुश्चरम् । एतीन्प्रजानामसृजं महर्षीनादितो दश ॥ ३४ ॥

अहमिति ॥ अहं प्रजाः स्नप्टुमिच्छन् सुदुश्चरं तपस्तप्त्वा दश प्रजापतीन् प्रथमं सृप्टवान् । तैरपि प्रजानां सृज्यमानत्वात् ॥ ३४ ॥

३४. प्रजाओं को सृष्ट करने की इच्छा वाले मैंने सुदुश्चर तप तप कर सर्वप्रथम दस महर्षि प्रजापितयों को सृष्ट किया।

> मरोचिमञ्यिङ्गिरसौ पुलस्त्यं पुलहं ऋतुम्। प्रचेतसं वसिष्ठं च भूगुं नारदमेव च॥ ३५॥

मरीचिमित्यादि ॥ त एते दश प्रजापतयो नामतो निर्दिष्टाः ॥ ३५ ॥ ३५. (दस महर्षियों को ) मरीचि, अत्रि, अङ्गिरस, पुलस्त्य, पुलह, ऋतु, प्रचेतस्, विसष्ठ, भृगु और नारद को।

'तु' इति निरर्थकं, बलहरः....

यदि किंचिदुत्कृष्टं सिसृक्ष्यते केनचित्केवलं तप एवोपायः । सुदुश्चरम् अतिकाठिन्येन चरितुं योग्यम् । 'महर्षीन्' 'प्रजानां पतीन्' इत्यस्य विशेषणं बलहरेण विपरीतं कृतम् ।

३३,३४. विशिष्ट ज्योतिर्मयो यः स विराट्। परं मननशक्तेर्विकासाय महत्तप इप्यते। सत्सु श्रेष्ठः सत्तमः। यः 'सदसद्वचित्तहेतु' र्यश्च 'परीक्षान्यतरद् भजते', यस्य 'चान्तः करणप्रवृत्तयः प्रमाणं' भवन्ति स एव सत्। द्वौ वारौ येषां जन्म ते द्विजाः— द्वितीयं हि जन्माचार्यगर्भतः। सषडङ्गवेदाघ्ययनमेवाचार्यगर्भतो जन्म।

#### एते मन्स्तु सप्तान्यानसृजन्भूरितेजसः। देवान्देवनिकायांश्च महर्षीश्चामितौजसः॥ ३६॥

एते मनूंस्त्वित ॥ एते मरीच्यादयो दश भूरितेजसो बहुतेजसोऽन्यान् सप्त-परिमिततेजस्कान् मनून्देवान् ब्रह्मणाऽसृष्टान् देवनिवासस्थानानि स्वर्गा-दीन्महर्पीद्य सृष्टवन्तः । 'मनु' शब्दोऽयमधिकारवाची । चतुर्दशसु मन्वन्तरेषु यस्य यत्र सर्गाद्यविकारः स तिस्मिन्मन्वन्तरे स्वायंभुवस्वारोचिषादिनाम-भिर्मन्रिति व्यपदिश्यते ॥ ३६ ॥

३६. अत्यधिक तेज वाले इन (प्रजापितयों ने) अमित ओज वाले अन्य मान मनुओं को, देवों को, देवसमूहों को और महर्षियों को सृष्ट किया।

## यक्षरक्षः पिशाचांश्च गन्धविष्सरसोऽसुरान् । नागान्सपिन्सुपणीश्च पितृणां च पृथगगणान् ॥ ३७ ॥

यक्षरक्ष इति ॥ 'एते ज्नृजन्' इति पूर्वस्यैवात्रानुषङ्गः उत्तरत्र इलोकद्वये च । यक्षो वैश्ववणस्तदनु चराइच । रक्षांसि रावणादीनि । पिशाचास्तेभ्यो अपृष्टा अद्युचिमस्देशनिवासिनः । गन्धर्वादिचत्रत्रथादयः । अप्सरस उर्वश्याद्याः । अनुरा विरोचनादयः । नागा वासुक्यादयः । सर्पास्ततो अकृष्टा अलगर्दादयः । सुपर्णा गरुद्यादयः । पितृणामा ज्यपादीनां गणः समूहः । एषां च भेद इति-हामादिप्रसिद्धो नाष्यक्षादिगोचरः ॥ ३७ ॥

३७. यक्षों, राक्षसों, पिशाचों, गन्धर्वों, अप्सराओं, असुरों, नागों, सपौं, मुपणों (पिक्षदेवों) तथा पितरों के पृथक् गणों को (सृष्ट किया)।

# विद्युतोऽङ्गिन्मेघांश्च रोहितेन्द्रधनूषि च। उल्कानिघतिकेत्थच ज्योतोध्युच्चावचानि च॥ ३८॥

विद्युत इति ॥ मेघेषु दृश्यं दीर्घाकारं ज्योतिर्विद्युत् । मेघादेव यज्योतिवृक्षा-

३६. कुल्लूक बलहरौ 'भूरितेजसः' इति द्वितीया बहुवचने गृह्णीतो, योगी तु प्रथमा बहुवचने—एते इत्यस्य विशेषणरूपेण।

दिविनाशकं तदशिन्ः । मेघाः प्रसिद्धाः । रोहितं दण्डाकारम् । नानावर्ण दिवि दृश्यते यज्ज्योतिस्तदेव वक्रमिन्द्रधनुः । उल्का रेखाकारमन्तरिक्षात्पतज्ज्योतिः । निर्घातो भूम्यन्तरिक्षगत उत्पातघ्विनः । केतवः शिखाविन्त ज्योतीिष उत्पात-रूपाणि । अन्यानि ज्योतीिष ध्रुवागस्त्यादीिन नानाप्रकाराणि ॥ ३८ ॥

३८. विद्युतों, अशनियों, मेघों, रोहितों, इद्रघनुषों, उल्काओं, निर्घातों, केतुओं तथा विविध ज्योतियों को [सृष्ट किया]।

# ्किन्नरान्वानरान्मत्स्यान्विवधांश्च विहङ्गमान् । पशूनमृगान्मनुष्यांश्च व्यालांश्चोभयतोदतः ॥ ३९ ॥

किन्नरानिति ॥ किन्नरा अश्वमुखा देवयोनयो नरिवग्रहाः । वानराः प्रसिद्धाः। मत्स्या रोहितादयः । विहङ्गमाः पक्षिणः । पश्वो गवाद्याः । मृगा हरिणाद्याः । व्यालाः सिंहाद्याः । उभयतोदतः द्वे दन्तपङ्क्ती येषां उत्तराधरे भवतः ॥३९॥

३९. किन्नरों, वानरों, मत्स्यों, विविध पक्षियों, पशुओं और मनुष्यों तथा दो दन्तपङ्गक्तियों वाले हिस्रपशुओं को [सृष्ट किया]।

#### कृमिकोटपतङ्गांश्च यूकामक्षिकमत्कुणम् । सर्वं च दंशमशकं स्थावरं च पृथग्विधम् ॥ ४० ॥

कृमिकीटेति ॥ कीटा : कृमिभ्यः किचित्स्थूलाः । पतङ्गाः शलभाः । यूकादयः प्रसिद्धाः । 'क्षुद्रजन्तवः' (पा. २।४।८) इत्यनेन एकवद्भावः । स्थावरं वृक्षलतादिभेदेन विविधप्रकारम् ॥ ४०॥

४०. कृमियों, कीटों, पतङ्कों, यूकाओं (जुंओं), मिक्खयों, खटमलों, तथा सब डांसों (दंशों) और मच्छरों तथा पृथिगविध स्थावर [सृष्टि] को [सृष्ट किया]

प्रथाकर्म तपोयोगात्सृष्टं स्थावरजङ्गमम् ॥ ४१ ॥

एवमेतैरिति ॥ एविमत्युक्तप्रकारेण एतैर्मरीच्यादिभिरिदं सर्वं स्थावरजङ्गमं सृष्टम् । यथाकर्म यस्य जन्तोर्यादृशं कर्म तदनुरूपम् । तस्य देवमनुष्यतिर्य-

३९. ऋग्वेदस्य पुरुषसूक्ते—ये के चोभयादतः (१०.९०.१०)

गादियोनिषूत्पावनं मन्नियोगान्मदाज्ञया । तपोयोगान्महत्तपः कृत्वा । सर्व-मैश्वर्यं तपोधीनमिति दिशितम् ॥४१॥

४१. इस प्रकार मेरी आज्ञा से इन महात्माओं के द्वारा यह सब अचरचर विव्य ] कर्म के अनुसार तप के योग से [सृष्ट किया गया]।

# येषां तु यादृशं कर्म भूतानामिह कीर्तितम्। तत्तथा वोऽभिधास्यामि क्रमयोगं च जन्मनि ॥ ४२ ॥

येषामित्यादि ॥ येषां पुनर्यादृशं कर्म इह संसारे पूर्वाचार्येः कथितम् यथा—'ओषध्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पफलोपगाः' (१।४६) । ब्राह्मणादीनां चिष्ययनादिकर्म तत्त्रथैव वो युष्माकं वक्ष्यामि । जन्मादिक्रमयोगं च ॥ ४२ ॥

४२. यहां जिन प्राणियों का जैसा कर्म कहा गया [है] उस प्रकार उसे और जन्म में क्रम-व्यवस्था को तुम्हें कहूंगा।

# पशवश्च मृगाश्चैव व्यालाश्चोभयतोदतः । रक्षांसि च पिशाचाश्च मनुष्याश्च जरायुजाः ॥ ४३ ।

पशवश्चेति ॥ जरायुर्गर्भावरणचर्म, तत्र मनुष्यादयः प्रादुर्भवन्ति पश्चान्मुक्ता जायन्ते । एषामेव जन्मक्रमः प्रागुक्तो विवृतः । दन्तशब्दममानार्थो 
दच्छब्दः प्रकृत्यन्तरमस्ति, तस्येदं प्रथमाबहुवचने रूपमुभयतोदत इति ॥ ४३ ॥ ४३. (गौ भैंस आदि) पशु, (अन्य) पशु, दो दन्त-पङ्कित वाले हिंस 
पशु, राक्षस, पिशाच और मनुष्य (ये) जरायुज (गर्भावरण चर्म से उत्पन्न होने वाले) हैं।

अण्डजाः पक्षिणः सर्पा नका मत्स्याश्च कृच्छपाः। यानि चैवंप्रकाराणि स्थलजान्यौदकानि च ॥ ४४ ॥

४२. 'तु' निरर्थकं , बलहरः ....

पशवः—धेनुमहिषीप्रभृतयः । मृगाः—कुक्कुराश्वप्रभृतयः। व्यालाः— सिंहवृकंप्रभृतयः । बलहरः 'मृगाः', इत्यस्य अर्थ deer इति करोति, नायमर्थोऽत्र साधुः । अत्र तु सर्वपशुभ्योऽयं शब्दः प्रयुक्तः ।

अण्डजाः पक्षिण इति ।। अण्ड आदौ संभवन्ति ततो जायन्त इति एषां जन्मक्रमः । नक्षाः कुम्भीराः । स्थलजानि कुकलासादीनि । औदकानि शङ्खादीनि ॥ ४४ ॥

४४. पक्षी सांप, मगरमच्छ, कछुए और जो इस प्रकार के स्थल में पैदा होने वाले वाले या जल में रहने वाले [हैं, वे सव] अण्डज (अण्डे से पैदा होने वाले) [हैं]।

# स्वेदजं दंशमशकं यूकामक्षिकमत्कुणम् । ऊष्मणश्चोपजायन्ते यच्चान्यिंकिचिदीदृशम् ॥ ४५ ॥

स्वेदजिमिति ॥ स्वेदः पार्थिवद्रव्याणां तापेन क्लेदः, ततो दंशमशकादि जायते । ऊप्मणश्च स्वेदहेतुतापादिष अन्यद्शादिसदृशं पुत्तिकापिपीलिकादि जायते ॥ ४५ ॥

४५. डांस (दंश), मच्छर, जूं, मक्खी और खटमल [ये सब] पसीने से पैदा होने वाला (वाले) हैं और जो दूसरा कुछ इस प्रकार का (के) हैं, [वे] गर्मी से पैदा होते हैं।

उद्भिज्जाः स्थावराः सर्वे बीजकाण्डप्ररोहिणः । 🗸 ओषध्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पफलोपगाः ॥ ४६ ॥

उद्भिज्जा इति ॥ उद्भौदनमुद्भित् । भावे विवप् । ततो जायन्ते ऊर्ध्व वीजं भूमि च भिन्वेत्युद्भिज्जा वृक्षाः; ते च द्विधा—केचिद्वीजादेव जायन्ते, केचित्काण्डात् शाखा एव रोपिता वृक्षतां यान्ति । इदानीं येषां यादृशं कर्म नदुच्यते—ओपध्य इति ॥ ओषध्यो ब्रीहियवादयः फलपाकेनैव नश्यन्ति वहु-पुष्पफलयुक्ताश्च भवन्ति । 'ओपधि' शब्दादेव 'कृदिकारादिक्तनः' (ग. ५०) । इति द्वीपि दीर्घत्वे ओपध्य इति रूपम् ॥ ४६ ॥

४६. वीज और शाखा से पैदा होने वाले सब स्थावर (अचर) उद्भिज्ज [कहलाते हैं] । वहुपुष्पफलयुक्त [परन्तु] फलपाक में अन्त होने वाली ओपिधयां [कहलाती हैं]।

४६. उद्भिज्जाः—बलहरः कथयति All plants। वाक्यमिदम्— बीजकाण्डप्ररोहिणः सर्वेः स्थावराः उद्भिज्जाः [सन्ति]। उद्भेदनेन—अर्ध्वं बीजं भूमि च भित्त्वा—जायन्ते।

# अपुष्पाः फलवन्तो ये ते वनस्पतयः स्मृताः। पुष्पिणः फलिनश्चैव वृक्षास्तूभयतः स्मृताः ॥ ४७ ॥

अपूष्पा इति ॥ नास्य २लोकस्याभिधानकोशवत्मंज्ञासंजिमंबन्धपरन्वम्, अप्रकृतत्वात् किंतु 'कमयोगं च जन्मनि' (१।४२) इति प्रकृतं तदर्थमिद-मुच्यते । ये वनस्पतयस्तेषां पुष्पमन्तरेणैव फलजन्म, इतरेभ्यस्तु पुष्पाणि जायन्ते तेभ्यः फलानीति। एवं वृक्षा उभयरूपाः। प्रथमान्तात्तिमः॥४३॥

४७. जो पुष्परहित फलवान् हैं (जिनमें बिना फूल आए फल आना है) वे वनस्पति [नाम से] स्मृत हैं—जो पुष्प वाले तथा फल वाले दोनों हैं वे वृक्ष [नाम से स्मृत हैं ]।

#### गुच्छगुल्मं तु विविधं तथैव तृणजातयः। बीजकाण्डरुहाण्येव प्रताना वल्ल्य एव च ॥ ४८ ॥

गुच्छगुल्मं त्विति ॥ मूलत एव यत्र लतासमूहो भवति, न च प्रका-ण्डानि ते गुच्छा मल्लिकादयः। गुल्मा एकमूलाः संघातजाताः शरेक्षप्रभू-तयः। तृणजातय उलपाद्याः। प्रतानास्तन्तुयुक्तास्त्रपुषालाबूप्रभृतयः गुडूच्यादयो या भूमेर्वृक्षमारोहन्ति। एतान्यपि बीजकाण्डरुहाणि। 'नपुंसक-मनपुंसकेनैकवच्चास्यान्यतरस्याम्' (पा. १।२।६९) इति नपुंसकत्वम् ।। ४८ ॥

४८. विविध गुच्छ तथा गुल्म, तथा तृणजातियां प्रतान और विल्लियां— ये बीज तथा काण्ड से (कोई बीज़ से और कोई काण्ड से) पदा होने वाली हैं।

अन्तःसंज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ ४९ ॥ ४८. प्रतानः—प्र√तन्—वङ्ग् विस्तारः, तन्तुः।

रघ्वशम्—-२. ८

लताप्रतानोद्ग्रथितैः सकेशैरधिज्यघन्वा विचचार दावम् ।

गुल्म:—-√गुड् रक्षणे वेष्टने वा मक्। डलयोरैक्यात् डस्य लः। अप्रकाष्डे लतादौ-मेदिनीकोशः। अप्रकाण्डवृक्षः-अमरः। अविद्यमान प्रकाण्डस्तन्प्रकाण्डो वा बहुपत्रवान् मल्लीफिण्टीनलकमलवंशवीरणादिर्म्लादारभ्य पूर्वभागः--भरतः।

तमसेति ।। एते वृक्षादयस्तमोगुणेन विचित्रदुःखफलेनाघर्मकर्महेतुकेन व्याप्ता अन्तश्चैतन्या भवन्ति । यद्यपि सर्वे चान्तरेव चेतयन्ते तथापि बहि-वर्यापारादिकायविरहात्तथा व्यपदिश्यन्ते । त्रिगुणारब्धत्वेऽपि चैषां तमोगुण-बाहुल्यात्तथा व्यपदेशः । अतएव सुखदुःखसमन्विताः । सत्त्वस्यापि भावा-त्कदाचित्सुखलेशोऽपि जलधरजनितजलसंपर्कादेषां जायते ॥ ४९ ॥

४९. [पूर्व जन्म के] कर्म है हेतु जिनके ऐसे, नाना रूप वाले तमस् (तमोगुण) से वेष्टित ये अन्दर चेतना है जिनके ऐसे, सुख तथा दु:ख से समन्वित हैं।

# एतदन्तास्तु गतयो ब्रह्माद्याः समुद्दाहृताः । घोरेऽस्मिन्भूतसंसारे नित्यं सततयायिनि ॥ ५० ॥

एतदन्ता इति ।। स्थावरपर्यन्ता ब्रह्मोपक्रमा गतय उत्पत्तयः कथिताः। भूतानां क्षेत्रज्ञानां जन्ममरणप्रबन्धे दुःखबहुलतया भीषणे सदा विनश्वरे ५०

५०. इस घोर सतत गतिशील (परिवर्तनशील) भूतों (प्राणियों) के संसार (जन्म मरण चक्र) में, ब्रह्मन् से लेकर इस (स्थावर) पर्यन्त गतियां कही गई हैं।

इत्थं सर्प्रमुभिघाय प्रलयदशामाह—

एवं सर्वं स सृष्ट्वेदं मां चाचिन्त्यपराक्रमः।

# आत्मन्यन्तर्दधे भूयः कालं कालेन पीडयन् ॥ ५१ ॥

एवं सर्विमिति ।। एवं उक्तप्रकारेण । इदं सर्वं स्थावरजङ्गमं जगत्सृष्ट्वा स प्रजापतिरिचन्त्यशक्तिरात्मिन शरीरत्यागरूपमन्तर्धानं कृतवान् । सृष्टिकालं प्रलयकालेन नाशयन्प्राणिनां कर्मवशेन पुनःपुनः सर्गप्रलयान्करोतीत्यर्थः ५१

५१. अचिन्त्य है पराक्रम जिसका ऐसा वह (प्रजापित) इस प्रकार सब को (सब कुछ को) और मुझको पैदा करके बार-बार काल को काल से पीड़ित करता हुआ अपने आप में अन्तर्धान हो गया।

अत्र हेतुमाह—

यदा स देवो जार्गात तदेदं चेष्टते जगत्। यदा स्विपिति शान्तात्मा तदा सर्वं निमीलित ॥ ५२॥ यदेति॥ यदा स प्रजापतिर्जार्गित सृष्टिस्थिती इच्छित तदेदं जगत् श्वास- प्रक्वासाहारादिचेष्टां लभते। यदा स्विपिति निवृत्तेच्छो भवति शान्तात्मा उप-संहारमनाः तदेदं जगत्प्रलीयते ॥ ५२॥

५२. जब वह देव जागता है (जागता रहता है) तब यह जगत् चेष्टा करता है; जब शान्त मन वाला [वह] सोता है (सोता रहता है), तब सब-कुछ निमीलित (प्रलय को प्राप्त) हो जाता है।

पूर्वोक्तमेव स्पष्टयति —

#### तस्मिन्स्वपति सुस्थे तु कर्मात्मानः शरीरिणः। स्वकर्मभ्यो निवर्तन्ते मनश्च ग्लानिमृच्छति॥ ५३॥

तस्मिन्स्वपतीति ।। तस्मिन्प्रजापतौ निवृत्तेच्छे सुस्थे उपसंहतदेहमनो-व्यापारे कर्मलब्धदेहाः क्षेत्रज्ञाः स्वकर्मभ्यो देहग्रहणादिभ्यो निवर्तन्ते । मनः सर्वेन्द्रियसहितं वृत्तिरहितं भवति ॥ ५३॥

५३. सुस्थ (सम्यक् स्थित, शान्त रूप से स्थित) उसके सोता हुआ होने पर कर्म है स्वरूप जिनका ऐसे शरीरधारी अपने कर्मों से निवृत्त हो जाते हैं और मन ग्लानि (वृत्तिरहितता) को प्राप्त हो जाता है।

इदानीं महाप्रलयमाह—

# युगपत्तु प्रलीयन्ते यदा तस्मिन्महात्मिनि । तदायं सर्वभूतात्मा सुखं स्विपिति निर्वृतः ॥ ५४ ॥

युगपत्त्विति ॥ एकस्मिन्नेव काले यदा तस्मिन्परमात्मिन सर्वभूतानि प्रलयं यान्ति तदायं सर्वभूतानामात्मा निर्वृतः निवृत्तजाग्रत्स्वप्नव्यापारः सुखं स्विपित्त सुषुप्त इव भवति । यद्यपि नित्यज्ञानानन्दस्वरूपे परमात्मिनि न सुप्वापस्तथापि जीवधर्मोऽयमुपचर्यते ॥ ५४॥

कर्मात्मानः शरीरिणः—दृश्यतां टिप्पणी, मनुस्मृतिः १. १८।

५२. देव:—दिव्यगुण युक्त:। 'देवो दानाद्वा दीपनाद्वा द्योतनाद्वा द्युस्थानो भवतीति वा (निरुक्तम्)।

५३. 'तु' इति निरर्थकं, बलहरस्तु.....। ग्लानिः—ग्लायत्यनेनास्मिन् वा । √ग्लै हर्षक्षये। ग्लै + निः (वहिश्रिश्रु-युद्रुग्लाहात्वरिभ्यो नित्) बलहीनता, स्वकार्याक्षमता—हेमचन्द्रः।

५४. जब उस महान् आत्मा में एक साथ ही (सब प्राणी) प्रलीन हो जाते हैं, तब सब भूतों का यह आत्मा निवृत हुआ हुआ सुख से सोता है।

इदानी प्रलयप्रसङ्गेन जीवस्योत्क्रमणमपि इलोकद्वयेनाह—

# तमोऽयं तु समाश्रित्य चिरं तिष्ठति सेन्द्रियः। न च स्वं कुरुते कर्म तदोत्कामित मूर्तितः ॥ ५५ ॥

तमोऽयमिति ॥ अयं जीवस्तमो ज्ञाननिवृत्ति प्राप्य बहुकालमिन्द्रियादि-सहितस्तिष्ठति । न चात्मीयं कर्म श्वासप्रश्वासादिकं करोति तदा मूर्तितः पूर्व-देहादुत्कामति अन्यत्र गच्छति । लिङ्गशरीराविच्छन्नस्य जीवस्य उद्गमात्तद्गमन-मप्युपपद्यते । तथा चोक्तं बृहदारण्यके (४।४।२) - तमुत्कामन्तं प्राणो-ऽनूत्कामति, प्राणमनूत्कामन्तं सर्वे प्राणा अनूत्कामन्ति' इति । प्राणा इन्द्रियाणि ॥ ५५ ॥

५५. यह (जीव) तमोगुण का समाश्रय लेकर (तमोगुण से युक्त होकर) चिरकाल तक इन्द्रियों से युक्त रहता है और अपना कर्म नहीं करता तब यह मूर्ति (शरीर) से ऊपर उठता है (बाहर निकल जाता है)।

कदा देहान्तरं गृह्णातीत्यत आह—

# यदाणुमात्रिको भूत्वा बीजं स्थास्नु चरिष्णु च। समाविशति संसृष्टस्तदा मूर्ति विमुञ्चति ॥ ५६ ॥

यदाणुमात्रिक इति ॥ अणवो मात्राः पुर्यष्टकरूपा यस्य सोऽणुमात्रिकः। 'पुर्यष्टक' शब्देन भूतादीन्यष्टावुच्यन्ते । तदुक्तं सनन्देन-"भूतेन्द्रियमनोबुद्धि-वासनाकर्मवायवः । अविद्या चाष्टकं प्रोक्तं पुर्यष्टमृषिसत्तमैः।।" ब्रह्मपुराणे-ऽप्युक्तम्—'पुर्यप्टकेन लिङ्गेन प्राणाद्येन स युज्यते । तेन बद्धस्य वै बन्धो

५४. तस्मिन् परात्मनि प्रलीनतैव प्रलयः ।

<sup>(</sup> निर्वृतः—सुस्थः । ५५. उत्कामति √उत् कमु पादविक्षेपे । 'तमःसमाश्रित्य'—इत्यनेन सूच्यते यज्जीवः स्वेच्छयेदं करोति ।

न च स्वं कुरुते कर्म--मनुष्यः कर्मस्वरूपः--दृश्यताम् १. १८

मोक्षो मुक्तस्य तेन तु ॥' यदाणुमात्रिको भूत्वा संपद्य स्थास्नु वृक्षादिहेतुभूतं, चिरिष्णु मानुषादिकारणं बीजं प्रविशत्यधितिष्ठित तदा संसृष्टः पुर्यष्टकयुक्तो मूर्ति स्थूलदेहान्तरं कर्मानुरूपं विमुञ्चित गृह्णाति॥ ५६॥

५६. जब अणुमात्रा वाला होकर (यह जीव) स्थावर (वृक्ष आदि) और जङ्गम (मनुष्य, पशु आदि) बीज में समाविष्ट होता है तब शरीर को छोड़ देता है।

### एवं स जाग्रत्स्वप्नाभ्यामिदं सर्वः चराचरम् । संजीवयति चाजस्रं प्रमापयति चाव्ययः ॥ ५७ ॥

एवं स जाग्रत्स्वप्नाभ्यामिति ॥ स ब्रह्मा अनेन प्रकारेण स्वीयजाग्र-त्स्वप्नाभ्यामिदं स्थावरजङ्गमं संजीवयति मारयति च । अजस्त्रं सततम्। । अव्ययः अविनाशी ॥ ५७ ॥

५७. इस प्रकार वह अव्यय (अक्षय,) अविनाशी निरन्तर (अपनी) जागती हुई और सोती हुई [स्थितियों] से इस सब जङ्गम स्थावर को संजीवित करना है और नष्ट करता है।

इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ मामेव स्वयमादितः । ट्रेंप्प्रेंटि विधिवद् ग्राहयामास मरोच्यादींस्त्वहं मुनीन् ॥ ५८ ॥

इदं शास्त्रमिति ।। असौ ब्रह्मा इदं शास्त्रं कृत्वा सृष्टियादौ मामेव विधि-वच्छास्त्रोक्ताङ्गजातानुष्ठानेनाध्यापितवान् । अहं तु मरीच्यादीनध्यापितवान् ॥ नन् ब्रह्मकृतत्वेऽस्य शास्त्रस्य कथं मानवव्यपदेशः ? अत्र मेघातिथिः—शास्त्र-शब्देन शास्त्रार्थो विधिनिषेधसमूह उच्यते । तं ब्रह्मा मनुं ग्राहयामास । मनुस्तु तत्प्रतिपादकं ग्रन्थं कृतवानिति न विरोधः । अन्ये तु ब्रह्मकृतत्वेऽप्यस्य

५६. विमुञ्चिति—कु० गृहणाति, व० assumes पर 'विमुञ्चित' इत्य-स्यार्थस्तु 'त्यजित' इति । बलहरः स्विटिपण्यां टीकाकारस्य नारायणस्य मत-मुद्धृत्य कथयति यत्तस्य मतेन विमुञ्चिति = त्यजिति । वस्तुतः ५५ तमे क्लोके 'मूर्तितः उत्कामिति' इति कथितम्—५६ तम क्लोकेऽस्य विस्तृतं विवरणं प्रस्तुतम् । प्रमापयति—प्र√मीञ् हिंसायाम् । स्वार्थे णिच् ।

कार्यकारिणः स्वस्वकाले सृष्टिपालनादाविधकृताः स्वाः स्वाः प्रजा उत्पादित-वन्तः ॥ ६१ ॥

६१. स्वायंभव (स्वयंभू के पुत्र) इस मनु के वंश में पैदा हुए हुए ६ दूसरे महात्मा महान् ओज वाले [मनुओं] ने अपनी-अपनी प्रजाओं को सृष्ट किया।

#### स्वारोचिषक्चोत्तमक्च तामसो रैवतस्तथा।

#### चाक्षुषषञ्च महातेजा विवस्वत्सुत एव च ॥ ६२ ॥

स्वारोचिपश्चेति ॥ एते भेदेन मनवः पट् नामनो निर्दिण्टाः ॥ ६२ ॥

६२. [६ मनु ये हैं] स्वारोचिप, उत्तम, तामस, रैवत, महातेजा (महा-तेजस्) और विवस्वत्सुत ।

# स्वायंभुवाद्याः सप्तैते मनवो भूरितेजसः । स्वे स्वेऽन्तरे सर्वमिदमुत्पाद्यापुरुचराचरम् ॥ ६३ अ

स्वायंभुवेति ॥ स्वायंभुवमुखाः सप्तामी मनवः स्वीयस्वीयाधिकारकाले इदं स्थावरजङ्गममुत्पाद्य पालितवन्तः॥ ६३॥

६३. अत्यन्त तेज वाले स्वायंभुव आदि इन ७ मनुओं ने अपने अपने अन्तर (अधिकारकाल) में इस सब जङ्गम स्थावर को उत्पन्न करके पालित किया।

इदानीमुक्तमन्वन्तरसृष्टिप्रलयादिकालपरिमाणपरिज्ञानायाह—

# निमेषा दश चाष्टौ च काष्ठा, त्रिशत्तु ताः कला। त्रिशत्कला मुहूर्तः स्यादहोरात्रं तु तावतः॥ ६४॥

निमेषा दश चाष्टाविति ।। अक्षिपक्ष्मणोः स्वाभाविकस्य उन्मेषस्य सह-कारी निमेषः । तेऽष्टादश काष्टा नाम कालः । त्रिशच्च काष्टाः कलासंज्ञकः । विश्वत्कलाः मुहूर्ताख्यः कालः । तावित्त्रशन्मुहूर्तान् अहोरात्रं कालं विद्यात् । तावत इति द्वितीयानिर्देशात् 'विद्यात्' इत्यध्याहारः ॥ ६४ ॥

६४. १८ निमेष (पलक झॅपने का काल) (एक) काप्ठा, ३० काष्ठाएं

६३. स्वायंभवमनुः—अत्र भूमिका पठचताम् । अधिकारकालः—भूमिका पठचताम् ।

(एक) कला, ३० कलाएं (एक) मुहुर्त है, उतने ही (३०) मुहुर्तो को अहोरात्र [जाने ]।

### अहोरात्रे विभजते सूर्यो मानुषदैविके। रात्रिः स्वप्नाय भूतानां चेष्टायै कर्मणामहः ॥ ६५ ॥

अहोरात्रे इति ।। मानुषदैवसंवन्धिनौ दिनरात्रिकालावादित्यः पृथक्करोति । तयोर्मध्ये भूतानां स्वप्नार्थं रात्रिभवति, कर्मानुष्ठानार्थं च दिनम् ॥ ६५ ॥

६५. सूर्य मनुष्य तथा देवों से संबन्ध रखने वाले दिन-रात को विभक्त करता है, रात प्राणियों के सोने के लिए, दिन कर्मों की चेष्टा के लिए (कर्मों के अनुष्ठान के लिए)।

#### पित्र्ये रात्र्यहनी मासः, प्रविभागस्तु पक्षयोः । कर्मचेष्टास्वहः कृष्ण शुक्लः स्वप्नाय शर्वरो ॥ ६६ ॥

पित्र्ये इति ॥ मानुषाणां मासः पितृणामहोरात्रे भवतः॥ तत्र पक्षद्वयेन विभागः—कर्मानुष्ठानाय कृष्णपक्षोऽहः , स्वापार्थ शुक्लपक्षो रात्रिः ॥ ६६ ॥

६६. [मनुष्यों का एक] मास पितरों का दिनरात [ है ]। पक्षों का [ निम्न-लिखित] विभाग [होता है], कृष्ण [पक्ष] कर्मचेष्टाओं में, [लगाया जाने वाला ] दिन; शुक्ल [पक्ष] सोने के लिए रात [है]

> दैवे रात्र्यहनी वर्षप्रविभागस्तयोः पुनः। अहस्तत्रोदगयनं रात्रिः स्याद् दक्षिणायनम् ॥ ६७ ॥

६४. — अर्थात् १८ निमेष १ काष्टा

३० काष्ठा १ कला

३० कला १ मुहर्त ३० मूहर्त १ अहोरात्र

६५. मान्पदैविके कु० मान्षदैवसंविन्धनौ । अमस्माकं मतेन मनुष्य-देव-सम्बन्धिनौ ।

कर्मणां चेप्टाये—आलोक्यतां टिप्पणी १. १८

'तु'—बलहरः सर्वत्र 'but' इत्यर्थ करोति । प्राय इदं निरर्थकं भवति । कुत्रचित्केवलं बल ( st ess ) प्रदानाय, कुत्रचिददन्यमेवार्थं ददाति यथा—'निम्नलिखितरूपेण'।

दैवे रात्र्यहनी वर्षमिति ॥ मानुषाणां वर्ष देवानां रात्रिदिने भवतः। तयोरप्ययं विभागः—नराणामुदगयनं देवानामहः; तत्र प्रायेण दैवकर्मणा-मनुष्ठानं, दक्षिणायनं तु रात्रिः॥ ६७॥

६७. [मनुष्यों का एक] वर्ष देवसंबन्धी (देवों के) रात-दिन, फिर उनका [निम्नलिखित] विभाग होता है। वहाँ (उस विषय में), उत्तरायण [देवों का] दिन होता है, दक्षिणायन रात्रि।

#### ब्राह्मस्य तु क्षपाहस्य यत्प्रमाणं समासतः। एककाो युगानां तु क्रमशस्तिव्रबोधत ॥ ६८॥

ब्राह्मस्येति ।। ब्रह्मणोऽहोरात्रस्य यत्परिमाणं प्रत्येकं युगानां च कृतादीनां तत्क्रमेण समासतः संक्षेपतः श्रृणुत । प्रकृतेऽपि कालविभागे यद्ब्रह्मणोऽहोरा-त्रस्य पृथक् प्रतिज्ञानं तत्तदीयज्ञानस्य पुण्यफलज्ञानार्थम् । वक्ष्यति च (१।७३) 'ब्राह्मं पुण्यमहर्विदुः' इति । तद्वेदनात्पुण्यं भवतीत्यर्थः ॥ ६८ ॥

६८. ब्राह्म (ब्रह्मन् से संबन्ध रखने वाले) रातदिन का [और] प्रत्येक युग का जो प्रमाण (परिमाण, माप) [है], क्रमशः उसे जानो (सुनो) !

#### चत्वार्याहुः सहस्राणि वर्षाणां तत्कृतं युगम् । तस्य तावच्छती संध्या संध्यांशश्च तथाविधः ॥ ६९ ॥

चत्वार्याहुरिति ।। चत्वारि वर्षसहस्राणि कृतयुगकालं मन्वादयो वदन्ति तस्य तावद्वर्षशतानि संध्या संध्यांशश्च भवति । युगस्य पूर्वा संघ्या, उत्तरश्च संघ्यांशः । तदुक्तं विष्णुपुराणे—'तत्प्रमाणैः शतैः संध्या पूर्वा तत्राभिघीयते । संघ्यांशकश्च तत्तुल्यो युगस्यानन्तरो हि यः ।। संघ्यासंघ्यांशयोरन्तर्यः कालो मुनिसत्तम । युगाख्यः स तु विज्ञेयः कृतत्रेतादिसंजकः ॥' वर्षसंख्या चेयं दिव्य-मानेन, तस्यैवानन्तरप्रकृतत्वात् । 'दिव्यैर्वर्पसहस्रैस्तु कृतत्रेतादिसंज्ञितम् । चतुर्युगं द्वादशिमस्तद्विभागं निबोध मे ॥' इति विष्णुपुराणवचनाच्च ॥६९॥

६९. [देवों के] वर्षों के चार हजार (चार हजार वर्षों) का [वे] वह कृतयुग (सत्ययुग) कहते हैं—उसकी उतनी शती (शताब्दी) संघ्या [है], और

६८. 'तु' अत्र निरर्थकं, बलहरस्तु....

तथाविघ (उतना) संघ्यांश है।—भाव यह है कि युग से पूर्व ४०० संघ्याएँ और युग के अनन्तर ४०० संघ्यांश होते हैं।

# इतरेषु ससंध्येषु ससंध्यांशेषु च त्रिषु । एकापायेन दर्तन्ते सहस्राणि शतानि च ॥ ७० ॥

इतरेष्विति ।। अन्येषु त्रेताद्वापरकित्युगेषु संध्यासंध्यांशसिहतेषु एक-हान्या सहस्राणि शतानि च भवन्ति । तेनैवं संपद्यते—त्रीणि वर्षसहस्राणि त्रेतायुगं, तस्य त्रीणि वर्षशतानि संध्या संध्यांशञ्च । एवं द्वे वर्षसहस्रे द्वापरः, तस्य द्वे वर्षशते सध्या सध्यांशञ्च । एवं वर्षसहस्रं किलः, तस्यैकवर्षशतं संध्या संध्यांशञ्च ।। ७० ।।

७०. और दूसरे तीन संध्याओं से युक्त और संध्यांशों से युक्त [युगों] में—एक के हटाने से सहस्र और शत होते हैं।

# यदेतत्परिसंख्यातमादावेव चतुर्युगम् । एतद्द्वादशसाहस्रं देवानां युगमुच्यते ॥ ७१ ॥

25%

७०. ३ हजार वर्ष=त्रेता युग

२/३ सौ वर्ष=संध्या

३ सौ वर्ष=संध्यांश

२ हजार वर्ष=द्वापर युग

- 💐 सौ वर्ष=संध्या

२ सौ वर्ष=संध्यांश

१ हजार वर्ष=कलियुग

\_\_रि सौ वर्ष=संध्या

१ सौ वर्ष≕संघ्यांश

अत्रापि बलहरः संघ्यांश इत्यस्यार्थ 'twilight' इति करोति। नायमर्थः साघुः।

६९. बलहरः 'संध्यांश' इत्यस्यापि twilight इत्येवार्थ करोति । नायमर्थः साधुः ।

यदेतदिति ॥ एतस्य श्लोकस्यादौ यदेतन्मानुषं चतुर्युगं परिगणितं एतदेवानां युगमुच्यते । 'चतुर्युगं शब्देन संध्यासंध्यांशयोरप्राप्तिशङ्कायामाह—
एतदृद्वादशसाहस्रमिति । स्वार्थेऽण् । चतुर्युगैरेव द्वादशसंख्यैर्दिव्यं युगमिति तु
मेवातिथेर्म्मो नादर्तव्यः । मनुनानन्तरं दिव्ययुगसहस्रेण ब्रह्माहस्याप्यभिधानात् । विष्णुपुराणे च मानुषचतुर्युगसहस्रेण ब्रह्माहःकीर्तनान्मानुषचतुर्युगेनैव दिव्ययुगानुगमनात् । तथा च विष्णुपुराणम् — 'कृतं त्रेता द्वापरं च
किर्दिचेति चतुर्युगम् । प्रोच्यते तत्सहस्रं तु ब्रह्मणो दिवसो मुने' ॥ ७१ ॥

9१. पहले जो जो यह [मानुष] चतुर्यूग गिनाया है—यह १२ हजार [वर्ष] देवनाओं का [एक] युग कहा जाता है—चारों युगों के १० हजार + संध्याओं और संध्यांशों के २०००=१२ हजार।

# दैविकानां युगानां तु सहस्रं परिसंख्यया । ब्राह्ममेकमहर्जेयं तावतीं रात्रिमेव च ॥ ७२ ॥

दैविकानामिति ॥ देवयुगानां सहस्रं ब्राह्मं दिनं जातव्यम् । सहस्रमेव रात्रिः। परिसंख्ययेति क्लोकपूरणोऽर्थानुवादः ॥ ७२ ॥

७२. गणना से देवयुगों का हजार (एक हजार देवयुग) एक ब्राह्म (ब्रह्मा का, ब्रह्मा से संबन्ध रखने वाला) दिन जानना चाहिए और उतनी ही रात्रि ।

# तद्वै युगसहस्रान्तं ब्राह्मं पुण्यमहर्विदुः। रात्रि च तावतीमेव तेऽहोरात्रविदो जनाः॥ ७३॥

तद्वै युगेति ।। युगमहस्रोणान्तः समाप्तिर्यस्य तद् ब्राह्ममहस्तत्परिमाणां च रात्रि ये जानन्ति तेऽहोरात्रज्ञा इति स्तुतिरियम् । स्तुत्या च ब्राह्ममहोरात्रं ज्ञानव्यमिति विधिः परिकल्प्यते । अत एतत्पुण्यहेतुत्वात्पुण्यमिति विशेषणं कृतम् ॥ ७३ ॥

७३. [जो] उस हजार युग पर्यन्त ब्रह्मा के (ब्रह्मा से संबन्ध रखने वाले) दिन को और उतनी पुण्य ही रात को जानते हैं वे [ही] अहोरात्र (दिन-रात) को जानने वाले लोग हैं।

७१. कुल्लूकः 'आदौ' इत्यस्यार्थं करोति'एतस्य श्लोकस्यादौ'। कस्य श्लोकस्य? ७२. अर्थात् १ ब्राह्म अहोरात्र=२ हजार देव-युग 'तु' अत्र निरर्थकं ब० तु...

# तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते प्रसुप्तः प्रतिबुध्यते । प्रतिबुद्धश्च सृजति मनः सदसदात्कम् ॥ १७४ ॥

तस्येति ।। स ब्रह्मा तस्य पूर्वोक्तस्य स्वीयाहोरात्रस्य समाप्तौ प्रतिबुद्धो भवति । प्रतिबुद्धश्च स्वीयं मनः सृजित भूर्लोकादित्रयसृष्टये नियुङ्कते न तु जन्यित । तस्य महाप्रलयानन्तरं जातत्वादनष्टत्वाच्च, अवान्तरप्रलये भूर्लोकादित्रयमात्रनाशात् सृष्टयर्थ मनोनियुक्तिरेव मनःसृष्टः । तथा च पुराणे श्रूयते— 'मनः सिसृक्षया युक्तं सर्गाय निदधे पुनः' इति । अथवा 'मनः'शब्दोऽयं महन्तत्त्वपर एव । यद्यपि तन्महाप्रलयानन्तरमृत्पन्नं, 'महान्तमेव च' (१।१८) इत्यादिना सृष्टिरपि तस्योक्ता, तथाप्यनुक्तं भूतानामृत्पत्तिकमं तद्गुणांश्च कथ-यितुं महाप्रलयानन्तरितामेव महदादिसृष्टि भूतसृष्टि च हिरण्यगर्भस्यापि परमार्थत्वात्तत्कर्तृतामनुवदित । एतेनेदमुक्तं भवति—ब्रह्मा महाप्रलयानन्तरितसृष्टयादौ परमात्मरूपेण महदादितत्त्वानि जगत्सृष्टयर्थं सृजित । अत एव शेषे वक्ष्यित (१।७८) 'इत्येषा सृष्टिरादितः' इति । अवान्तरप्रलयानन्तरं तु मनःप्रभृतिसृष्टाविभिघानकमेणेव प्राथम्यप्राप्तः 'इत्येषा सृष्टिरादितः' इति । निष्प्रयोजनोऽनुवादः स्यात् ॥ ७४ ॥

७४. वह (ब्रह्मा) उस अहोरात्र के अन्त में सोया हुआ जागता है (सोकर उठता है); और उठा हुआ सत्-असत्-स्वरूप मन को सृष्ट करता है।

# मनः सृष्टि विकुरुते चोद्यमानं सिसृक्षया । आकाशं जायते तस्मात्तस्य शब्दं गुणं विदुः ॥ ७५॥

मनः सृष्टिमिति ॥ मनो महान् सृष्टि करोति । परमात्मनः स्रष्टुमिच्छया प्रेर्यमाणं तस्मादाकाशमृत्पद्यते । तच्च पूर्वोक्तानुसारादहंकारतन्मात्रक्रमेणा-काशस्य शब्दं गुणं विदुर्मन्वादयः ॥ ७५ ॥

७५. सृष्टि करने के इच्छा से प्रेयमाण मन सृष्टि को विविधता से करता है। उससे आकाश उत्पन्न होता है। शब्द को उस [आकाश] का गुण जानते हैं।

७५. जायते=प्रादुर्भवति=प्रकटीभवति—-√जनी प्रादुर्भावे ।

# आकाशात्तु विकुर्वाणात्सर्वगन्धवहः शुचिः । बलवाञ्जायते वायः स वे स्पर्शगुणो मतः ॥ ७६ ॥

आकाशादिति ॥ आकाशात्तु विकारजनकात्सुरभ्यसुरभिगन्धवहः पवित्रो बलवाँश्च वायुरुत्पद्यते । स च स्पर्शाख्यगुणवानमन्वादीनां संमतः ॥ ७६॥

७६. [अपने आप में] विकार को पैदा करते हुए आकाश से सब गंधों का वहन करने वाला पवित्र बलवान् वायु उत्पन्न होता है। वह स्पर्श गुण वाला कहा गया है

# वायोरिष विकुर्वाणाद्विरोचिष्णु तमोनुष्टम् । ज्योतिरुत्पद्यते ॥ ७७ ॥

वायोरपीति ॥ वायोरपि तेज उत्पद्यते । विरोचिष्णु परप्रकाशकं तमो-नाशनं भास्वत्प्रकाशकम् । तच्च गुणरूपमभिघीयते ॥ ७७ ॥

७७. [अपने में] विकार को पैदा करते हुए वायु से भी अधिक चमकने वाला, अंघकार को दूर भगाने वाला, चमक से युक्त तेज पैदा होता है; वह रूप है गुण जिसका (रूपगुणवाला), ऐसा कहलाता है।

# ज्योतिषक्च विकुर्वाणादापो रसगुणाः स्मृताः । अद्भुष्यो गन्धगुणा भूमिरित्येषा सृष्टिरादितः ॥ ७८ ॥

ज्योतिषश्चेति ॥ तेजस आप उत्पद्यन्ते । ताश्च रसगुणयुक्ताः । अद्भ्यो गन्धगुणयुक्ता भूमिरित्येषा महाप्रलयानन्तरसृष्टचादौ भूतसृष्टिः । तैरेव भूतै-रवान्तरप्रलयानन्तरमपि भूरादिलोकत्रयनिर्माणम् ॥ ७८ ॥

७८. और [अपने में] विकार को पैदा करते हुए तेज से रस है गुण जिनका, ऐसे जल [पैदा हुए] स्मृत हैं, जलों से गन्ध गुण वाली भूमि—इस प्रकार यह प्रारम्भ से सृष्टि [है]।

७६. 'तु' अत्र निरर्थकं ब० तु..... विकुर्वाण:--विकारं जनयन् । मूलस्य रूपान्तरापत्तिर्विकारः ।

#### यत्प्राग्द्वादशसाहस्रमुदितं दैविकं युगम् । तदेकसप्तितगुणं मन्वन्तरमिहोच्यते ॥ ७९ ॥

यत्प्रागिति ।। यत्पूर्व द्वादशवर्षमहस्रपरिमाणं संध्यासंध्यांशसिहतं मनु-ष्याणां चनुर्युगं देवानामेकं युगमुक्तं तदेकसप्तितगुणितं मत्वान्तराख्यः काल इह शास्त्रेऽभिधीयते । तत्रैकस्य मनोः सर्गाद्यधिकारः ॥ ७९ ॥

७९. जो, पहले, १२ हजार [वर्ष] वाला देव सम्बन्धी युग कहा गया हे, ७१ गुना वह यहां मन्वन्तर कहलाता है।

#### मन्वन्तराण्यसंख्यानि सर्गः संहार एव च । कीडिक्रिवैतत्कुरुते परभेष्ठी पुनः पुनः ॥ ८०॥

मन्वन्तराणीति ॥ यद्यपि चतुर्दशमन्वन्तराणि पुराणेपु परिगण्यन्ते, तथापि सर्गप्रलयानामानन्त्यादसंख्यानि । आवृत्त्या सर्गः संहारश्चासंख्यः। एतत्मर्व कीडन्निव प्रजापितः पुनः पुनः कुरुते । सुखार्था हि प्रवृत्तिः कीडा। तस्य चाप्तकामत्वाच्च नुर्खाथितेति 'इव' शब्दः प्रयुक्तः। परमे स्थानेऽनावृत-लक्षणे तिष्ठतीति परमेष्ठी । प्रयोजनं विना परमात्मनः सृष्टचादौ कथं प्रवृत्ति-रिति चेत्, —लीलयेव, एवंस्वभावत्वादित्यर्थः। व्याख्यातुरिव करताडनादौ; तथा च द्यारीरकसूत्रं (व. सू. २।१।३३)—'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्' इति ॥८०॥ ८०. मन्वन्तर, सृष्टि और प्रलय असंख्य हैं—परमेष्ठी (ब्रह्मा) खेला हुआ-मा इसे वार-वार करता है।

## चतुष्पात्सकलो धर्मः सत्यं चैव कृते युगे। नाधर्मेणागमः किचन्मनुष्यान्प्रति वर्तते॥ ८१॥

चतुष्पात्सकलो धर्म इति ॥ सत्ययुगे सकलो धर्मश्चतुष्पात् सर्वाङ्गसम्पूर्ण आसीत् । धर्मे मुख्यपादासंभवात् 'वृषो हि भगवान्धर्मः' इत्याद्यागमे वृषत्वेन कीर्तनान्तस्य पादचतुष्टयेन संपूर्णत्वात्मत्ययुगेऽपि धर्माणां सरर्वेङ्गः समग्रत्वा- त्संपूर्णत्वपरोऽयं 'चतुष्पात्' गब्दः । अथवा 'तपः परम्' (१।८६) इत्यत्र मनुनैव

७९. इह=कु०--शास्त्रे। अस्माकं मतेन इह=अत्र, अस्मिन् संसारे।

तपोजानयजदानानां चतुर्णां कीर्तनात्तस्य पादचतुष्टयेन संपूर्णत्वात्पादत्वेन निरूपिताः सत्ययुगे समग्रा इत्यर्थः । तथा सत्यं च कृतयुगमासीत् । सकल-धर्मश्रेष्ठत्वात्सत्यस्य पृथग्गहणम् । तथा न शास्त्रातिक्रमेण धनविद्यादेरागम उत्पत्तिर्मनुष्यान्प्रति संपद्यते ॥ ८१ ॥

८१ कृतयुग (सत्ययुग) में चार पाद (पाद=पाँव, चतुर्थाश) वाला पूर्ग [अतः ] सत्य [होता है ],। [उस सम्य] मनुष्यों के प्रति अधर्म में कोई आजीविका नहीं होती है (मनुष्य कमाने में बिल्कुल भी बेईमानी नहीं करते)।

# इतरेष्वागमाद्धर्मः पादशस्त्ववरोपितः । चौरिकानृतमायाभिर्धर्मश्चापैति पादशः ॥ ८२ ॥

इतरेष्विति ॥ सत्ययुगादन्येषु त्रेतादिषु आगमादधर्मेण धनविद्यादेरर्ज-नान्तस्यैव पूर्वश्लोके प्रकृतत्वात् । आगमाद्वेदादिति तु गोविन्दराजो मेधाति-थिश्च । धर्मो यागादिः यथाक्रमं प्रतियुगं पादं पादमवरोपितो हीनः कृतस्तथा धनविद्याजितोऽपि यो धर्मः प्रचरित, सोऽपि चौर्यामत्यच्छद्मभिः प्रतियुगं पादशो हानाद् व्यपगच्छति । त्रेतादियुगैः सह चौरिकानृतच्छद्मनां न यथासंख्यम् । सर्वत्र मर्वेषां दर्शनात् ॥ ८२ ॥

८२ दूसरे [युगों] में आगम (आजीविका, कपाई) के कारण से धम चोरी, झूठ और माया (छल-कपट) से एक-एक पाद करके हीन होता जाता है और पाद-पाद करके धर्म दूर होता जाता है (कम होता जाता है)।

# अरोगाः सर्वसिद्धार्थाश्चतुर्वर्षशतायुषः । कृते त्रेतादिषु होषामायुर्ह्हसति पादशः ॥ ८३ ॥

अरोगा इति ॥ रोगनिमित्ताधर्माभावादरोगाः सर्वसिद्धकाम्यफलाः प्रति-बन्धकाधर्माभावाच्चतुर्वर्षशतायुष्ट्वं च स्वाभाविकम् । अधिकायुःप्रापकधर्म-वशादिधकायुपोऽपि भवन्ति । तेन 'दशवर्षसहस्राणि रामो राज्यमचीकरत्' इत्याद्यविरोधः । 'शतायुर्वे पुरुषः' इत्यादिश्रुतौ तु शतशब्दो बहुत्वपरः कलिपरो वा । एवंरूपा मनुष्याः कृते भवन्ति । त्रेतादिषु पुनः पादं पाद-मायुरुलपं भवतीति ॥ ८३ ॥ ८३. रोग से रहित, सफल है सब कार्य जिनके ऐसे ४०० वर्ष की आयु वाले, [लोग] सत्ययुग में [होते हैं]। त्रेता इत्यादि में इनकी पाद-पाद करके आयु कम हो जाती है।

# वेदोक्तमायुर्मत्यानामाशिषश्चेव कर्मणाम् । फलन्त्यनुयुगं लोके प्रभावश्च शरीरिणाम् ॥ ८४ ॥

वेदोक्तमायुरिति ॥ 'शतायुर्वे पुरुषः' इत्यादि वेदोक्तमायुः, कर्मणां च काम्यानां फलविषयाः प्रार्थनाः, ब्राह्मणादीनां च शापानुग्रहक्षमत्वादिप्रभावा-युगानुरूपेण फलन्ति ॥ ८४॥

८४. मत्यों की वेदोक्त आयु, कर्मों की फल-विषयक प्रार्थनाएँ और शरीरधारियों का प्रभाव लोक में युग के अनुसार फलते हैं।

# अन्ये कृतयुगे धर्मास्त्रेतायां द्वापरेऽपरे । अन्ये कलियुगे नृणां युगह्णासानुरूपतः ॥ ८५ ॥

अन्य इति ॥ कृतयुगेऽन्ये धर्मा भवन्ति । त्रेतादिष्वपि युगापचयानु-रूपेणाधर्मवैलक्षण्यम् ॥ ८५ ॥

८५. मनुष्यों के युगह्रास (युगों में कमी) के अनुरूप कृतयुग में अन्य, त्रेता में अन्य, द्वापर में अन्य एवं कलियुग में अन्य धर्म हैं 🗸 🖰

# तपः परं कृतयुगे त्रेतायां ज्ञानमुच्यते । द्वापरे यज्ञमेवाहुदिनमेकं कलौ युगे ॥ ८६ ॥

तपः परिमिति ॥ यद्यपि तपःप्रभृतीनि सर्वाणि सर्वयुगेष्वनुष्ठेयानि तथापि सत्ययुगे तपः प्रधानं महाफलिमिति ज्ञाप्यते । एवमात्मज्ञानं त्रेतायुगे, द्वापरे यज्ञः, दानं कलौ ॥ ८६ ॥

८६. कृतयुग में तप, त्रेता में ज्ञान उत्कृष्ट कहा जाता है। द्वापर में यज्ञ को ही और कलियुग में एकमात्र दान को ही उत्कृष्ट कहते हैं।

८३. 'अर्थाः'--कु०--काम्यफलानि । 'अर्थ इत्यस्य लक्ष्यम्' इत्यर्थः साघीयान्। पादः=चतुर्थाशः।

# सर्वस्यास्य तु सर्गस्य गुप्त्यर्थं स महाद्युतिः । मुखबाहूरुपञ्जानां पृथक्कर्माण्यकल्पयत् ॥ ८७ ॥

सर्वस्यास्येति ॥ स ब्रह्मा महातेजा अस्य सर्गस्य समग्रस्य 'अग्नौ प्रास्ता-हुतिः' (३।७६) इति न्यायेन रक्षार्थ मुखादिजातानां ब्राह्मणादीनां विभागेन कर्माणि दृष्टादृष्टार्थानि निर्मितवान् ॥ ८७॥

८७. महान् द्युति वाले उस [ब्रह्मा] ने इस सारी सृष्टि की रक्षा के लिए मुख, बाहु, जंघा तथा पैर से पैदा होने वालों के पृथक् कार्यों की व्यवस्था की।

#### अध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा। दानं प्रतिग्रहं चैव ब्राह्मणानमकल्पयत्॥ ८८॥

अध्यापनिमिति ॥ अध्यापनादीनािमह सृष्टिप्रकरणे सृष्टिविशेषतयाभिधान-विधिस्तेषामुत्तरत्र भविष्यति । अध्यापनादीिन षट् कर्माणि ब्राह्मणानां किल्पितवान् ॥ ८८ ॥

८८. पढ़ाना, पढ़ना, यज्ञ करना तथा यज्ञ कराना, दान देना तथा दान लेना—यह ब्राह्मणों की (ब्राह्मणों के लिए) व्यवस्था की।

#### प्रजानां रक्षणं दानमिज्याऽध्ययनमेव च । विषयेष्वप्रसक्तिश्च क्षत्रियस्य समासतः ॥ ८९ ॥

प्रजानामिति ॥ प्रजारक्षणादीनि क्षत्रियस्य कर्माणि कल्पितवान् । विषयेषु गीतनृत्यवनितोपभोगादिष्वप्रसक्तिस्तेषां पुनरनासेवनम् । समासतः संक्षेपेण ॥८९॥

८९. प्रजाओं की रक्षा, दान, यज्ञ और अध्ययन और विषयों में न फँसना; संक्षेप से क्षत्रियों की—

## पश्नां रक्षणं दानिमज्याऽध्ययनमेव च । विणक्पथं कुसीदं च वैश्यस्य कृषिमेव च ॥ ९० ॥

पश्नामिति ।। पश्नां पालनादीनि वैश्यस्य कल्पितवान् । वणिक्पथं स्थलजलादिना वाणिज्यम् । कुसीदं वृद्धचा धनप्रयोगः ॥ ९० ॥ ९०. पशुओं का रक्षण, दान,यज्ञ और अध्ययन व्यापार, व्याज पर धन देना और कृषि वैञ्य की—

# एकमेव तु शूद्रस्य प्रभुः कर्म समादिशत् । एतेषामेव वर्णानां शुश्रूषामनसूयया ॥ ९१ ॥

एकमेव त्विति ।। प्रभुवंह्या शूद्रस्य ब्राह्मणादिवर्णत्रयपरिचर्यात्मकं कर्म निर्मितवान् । एकमेवेति प्राधान्यप्रदर्शनार्थम् । दानादेरिप तस्य विहित-त्वात् । अनसूयया गुणानिन्दया ॥ ९१ ॥

इदानी प्राधान्येन सर्गरक्षणार्थत्वाद् ब्राह्मणस्य तदुपक्रमधर्माभिधानत्वा-च्चास्य शास्त्रस्य, ब्राह्मणस्य स्तुनिमाह—

९१. प्रभु ने शूद्र का (के लिए) एक ही कर्म समादिष्ट किया— इन्हीं वर्णों की अनसूया से सेवा को

# ऊर्ध्वं नाभेर्मेध्यतरः पुरुषः परिकीर्तितः। तस्मान्मेध्यतमं त्वस्य मुखमुक्तं स्वयंभुवा ॥ ९२ ॥

ऊर्ध्वमिति ॥ मर्वत एव पुरुषो मेध्यः, नाभेरूर्ध्वमितशयेन मेध्यः, ततोऽपि मुखस्य मेध्यतमत्वं ब्रह्मणोक्तम् ॥ ९२ ॥

९२. मनुष्य को नाभि से ऊपर अघिक पवित्र कहा गया है—-अतः स्त्रयंभू ने इसके मुख को मेध्यतम कहा है।

ततः किमत आह—

# उत्तमाङ्गोद्भवाज्ज्येष्ठचाद् ब्रह्मणश्चैवधारणात् । सर्वस्यैवास्य सर्गस्य धर्मतो ब्राह्मणः प्रभुः॥९३॥

उत्तमाङ्गोद्भवादिति ।। उत्तमाङ्गं मुखं, तदुद्भवत्वात् क्षत्रियादिभ्यः पूर्वोत्पन्नत्वादध्यापनव्यास्यानादिना युक्तस्यातिशयेन वेदघारणात्सर्वस्यास्य जगतो धर्मानुशासनेन ब्राह्मणः प्रभुः । 'संस्कारस्य विशेषात्तु वर्णानां ब्राह्मणः प्रभुः' ।। ९३ ।।

९१. अनसूया = गुणेषु दोषरोपोऽसूया--तद्विपरीतमनसूया।

९३. उत्तमाङ्ग (सिर, मुख) से पैदा होने के कारण, ज्येष्ठ होने के कारण तथा ब्रह्मन् (वेद) के बारण करने के कारण, ब्राह्मण इस सारी सृष्टि का धर्म से प्रभ् है।

कस्योत्तमाङ्गादयमुद्भूत इत्यत आह--

## तं हि स्वयंभूः स्वादास्यात्तपस्तप्तवाहितोऽसृजत् । हव्यकव्याभिवाह्याय सर्वस्यास्य च गुप्तये ॥ ९४ ॥

तं हि स्वयंभूरिति । तं ब्राह्मणं ब्रह्मा आत्मीयमुखाहैविपत्रये हिवि:कव्ये वहनाय तपः कृत्वा सर्वस्य जगतो रक्षायै च क्षत्रियादिभ्यः प्रथमं सृष्ट-वान् ॥ ९४॥

९४. स्वयंभू ने तप तप कर (तप करके) प्रारम्भ में उसे (ब्राह्मण को) अपने मुँह से हव्य और कव्य के वहन के लिए और इस स्वा [सृष्टि] की रक्षा के लिए सृष्ट किया।

पूर्वोक्तहव्यकव्यवहनं स्पष्टयति--

# यस्यास्येन सदाइनन्ति हव्यानि त्रिदिवौकसः। कव्यानि चैव पितरः कि भूतमधिकं ततः॥ ९५॥

यस्यास्येनेति । यस्य विप्रस्य मुखेन श्राद्धादौ सर्वदा देवा हत्र्यानि पितरक्च कव्यानि भुञ्जते ततोऽन्यत्प्रकृष्टतमं भूतं कि भवेत् ॥ ९५॥

९५ जिसके मुँह से, सदा स्वर्ग है घर जिनका वे (देवता) हव्यों को और पितर कव्यों को, खाते हैं—उससे अधिक क्या हुआ ? अर्थान्, उससे बढ़ कर कौन है ?

९३. कुल्लूको ब्राह्मणस्य प्रभुत्वे घर्म (धर्मानुशासनमपि) कारणं कथयति; बलहरो 'धर्मतः' 'by right' इति कथयति ।

९४. देवेभ्यो यद् हिवदीयते तद् हव्यम् । पितृभ्यो यत्स्वधादिकं दीयते तत् कव्यम् ।

<sup>्</sup>हें हव्यम्√हु कर्मणि यत्—देवयोग्यान्नम् (अमरः) । हवनीयद्रव्यम् । होमः (भावे यत्) ।

कव्यम्—कवयः क्रान्तर्दाशनः पितरः । तस्येदम् [यत्] । अथवा क्यते पितृभ्यः  $\sqrt{2}$  कु शब्दे कर्मणि यत् । पित्रयुद्देशेन दीयमानमन्नादि—अमरः ।

# भूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः प्राणिनां बुद्धिजीविनः । बुद्धिमत्सु नराः श्रेष्ठा नरेषु ब्राह्मणाः स्मृताः ॥ ९६॥

भूतानामिति ॥ भूतारब्धानां स्थावरजङ्गमानां मध्ये प्राणिनः कीटादयः श्रेष्ठाः, कदाचित्सुखलेशात्; तेषामि बुद्धिजीविनः सार्थनिरर्थदेशोपसर्पणाप-सर्पणकारिणः पश्वादयः । तेभ्योऽपि मनुष्याः, प्रकृष्टज्ञानसंबन्धात् । तेभ्योऽपि ज्ञाह्मणाः, सर्वपूज्यत्वादपवर्गाधिकारयोग्यत्वाच्च ॥ ९६ ॥

९६. भृतों में प्राणी श्रेष्ठ हैं; प्राणियों में बुद्धिजीवी [श्रेष्ठ हैं]; बुद्धिमानों में नर श्रेष्ठ है; नरों में ब्राह्मण [श्रेष्ठ] स्मृत है।

# ब्राह्मणेषु च विद्वांसो विद्वत्सु कृतबुद्धयः। कृतबुद्धिषु कर्तारः कर्तृषु ब्रह्मवेदिनः॥ ९७॥

ब्राह्मणेषु चेति ।। ब्राह्मणेषु तु मध्ये विद्वांसो महाफलज्योतिष्टोमादि-कर्माधिकारित्वात्; तेभ्योऽपि कृतबुद्धयः अनागतेऽपि कृतं मयेति बुद्धिर्येषाम् । शास्त्रोक्तानुष्ठानेषूत्पन्नकर्तव्यताबुद्धय इत्यर्थः; तेभ्योऽपि अनुष्ठातारः । हिता-हितप्राष्तिपरिहारभागित्वात् । तेभ्योऽपि ब्रह्मविदः, मोक्षलाभात् ॥ ९७ ॥

९७. ब्राह्मणों में विद्वान्, विद्वानों में कृतबुद्धि, कृतबुद्धियों में कर्ता, कर्ताओं में ब्रह्मवेदी (ब्रह्मज्ञानी) [श्रेष्ठ हैं]।

#### उत्पत्तिरेव विप्रस्य मूर्तिर्धर्मस्य शाश्वती ।

#### स हि धर्मार्थमृत्पन्नो ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ ९८ ॥

उत्पत्तिरेवेति ॥ ब्राह्मणदेहजन्ममात्रमेव धर्मस्य शरीरमविनाशि । यस्मादसौ धर्मार्थ जातः धर्मानुगृहीतात्मज्ञानेन मोक्षाय संपद्यते ॥ ९८ ॥

९८. ब्राह्मण की उत्पत्ति ही धर्म की शाश्वत मूर्ति है (शरीर धारण करना है)। धर्म के लिए उत्पन्न हुआ वह ब्रह्मरूप होने के लिए समर्थ होता है।

# ब्राह्मणो जायमानो हि पृथिव्यामधिजायते । ईश्वरः सर्वभूतानां धर्मकोशस्य गुप्तये ॥ ९९ ॥

९७. कृता वृद्धिय स्ते कृतबुद्धय:—सुसंस्कृतबुद्धय: । कर्तार:—विचारितं कियारूपेण विपरिणमयितार: ।

ब्राह्मण इति ।। यस्माद् ब्राह्मणो जायमानः पृथिव्यामधि उपरि भवति । श्रेष्ठ इत्यर्थः । सर्वभूतानां धर्मसमूहरक्षाये प्रभुः । ब्राह्मणोपदिष्टत्वात्सर्व-धर्माणाम् ॥ ९९ ॥

९९. पैदा होता हुआ ब्राह्मण धर्मकोश की मुरक्षा के लिए पृथ्वी पर सब भूतों का स्वामी हो जाता है।

## सर्वं स्वं ब्राह्मणस्येदं यित्किचिञ्जगतीगतम् । श्रैष्ठयैनाभिजनेनेदं सर्वं वै ब्राह्मणोऽर्हति ॥ १०० ॥

सर्व स्विमिति ।। यित्विचिज्जगर्द्धित धनं तद् ब्राह्मणस्य स्विमिति स्तुत्योच्यते । स्विमव स्वं, न तु स्वमेव । ब्राह्मणस्यापि मनुना स्तेयस्य वक्ष्यमाणत्वात् । तस्माद् ब्रह्ममुखोद्भवत्वेनाभिजनेन श्रेष्ठतया सर्वं ब्राह्मणोऽर्हति सर्वग्रहणयोग्यो भवत्येव । वे अवधारणे ।। १०० ।।

१००. जो कुछ भी जगती में [स्थित] संपत्ति है, वह सब ब्राह्मण की है—जन्म संबन्धी (ब्रह्मा के मुख से जन्म संबन्धी) श्रेष्ठता के कारण—सब वस्तुओं को ब्राह्मण [ग्रहण करने] योग्य है।

# स्वमेव ब्राह्मणो भुङक्ते स्वं वस्ते स्वं ददाति च । आनुशंस्याद् ब्राह्मणस्य भुञ्जते हीतरे जनाः ॥ १०१॥

स्वमेवेति ।। यत्परस्याप्यन्नं ब्राह्मणो भुङक्ते, परस्य च वस्त्रं परिधन्ते, परस्य गृहीत्वान्यस्मै ददाति तदिप ब्राह्मणस्य स्वमेव । पूर्ववत्स्तुतिः । एवं सित ब्राह्मणस्य कारुण्यादन्ये भोजनादि कुर्वन्ति ।। १०१ ।।

१०१. ब्राह्मण अपने ही [भोजन] को खाता है, अपने ही [वस्त्र] को घारण करता है, अपने ही [घन] को देता है—ब्राह्मण की करणा के कारण दूसरे लोग भोग करते हैं—अर्थात् सब कुछ ब्राह्मण का है—ब्राह्मण जब कुछ भोगता है तो अपनी चीज भोगता है, दूसरे लोग उसके दान पर जीते हैं।

१००. श्रैष्ठचेनाभिजनेन—कुल्लूकः श्रैष्ठचेन—अभिजनेन श्रेष्ठतया उत्तम—जन्मना; बलहरः आभिजनेन श्रेष्ठचेन—on account of the excellence of his origin—अत्र बलहरः साधीयान् । आभिजनम्—अभिजनसंबन्धि ।

इदानीं प्रकृष्टब्राह्मणकर्माभिधायकतया शास्त्रप्रशंसां प्रकमते---

# तस्य कर्मविवेकार्थं शेषाणामनुपूर्वशः। स्वायंभुवो मनुर्धीमानिदं शास्त्रमकल्पयत्।। १०२॥

तस्य कर्मविवेकार्थमिति ।। ब्राह्मणस्य कर्मज्ञानार्थे शेषाणां क्षत्रियादीनां च स्वायंभुवो ब्रह्मपुत्रो धीमान् सर्वविषयज्ञानवान्मनुरिदं शास्त्रं विरचित-वान् ॥ १०२ ॥

१०२. उस (ब्राह्मण) के [तथा] क्रमशः वचे हुओं (अन्य क्षत्रिय-आदि) के कर्म-विवेक के लिए स्वयंभू-पुत्र, धीमान् मनु ने इस शास्त्र की रचना की।

# विदुषा ब्राह्मणेनेदमध्येतव्यं प्रयत्नतः। शिष्येभ्यश्च प्रवक्तव्यं सम्यङ नान्येन केनचित्।। १०३॥

विदुषेति ॥ एतच्छास्त्राध्ययनफलज्ञेन ब्राह्मणेन एतस्य गास्त्रस्य व्याख्यान्नाध्यापनोचितं प्रयत्नतोऽध्ययनं कर्तव्यं, शिष्येभ्यव्चेदं व्याख्यातव्यं; नान्येन क्षत्रियादिना । अध्ययनमात्रं तु व्याख्यानाध्यापनरहितं क्षत्रियवैद्ययोरिष 'निषेकादिश्मशानान्तैः' (२।१६) इत्यादिना विधास्यते । अनुवादमात्रमेत-दिति मेथातिथिमतम् । तन्न मनोहरम्; द्विजैरध्ययनं ब्राह्मणेनैवाध्यापन-व्याख्याने इत्यस्यालाभात् । यत्तु 'अधीयीरंस्त्रयो वर्णाः' (१०।१) इत्यादि तद्वेदविषयमिति वक्ष्यति । विष्रेणैवाध्यापनिमिति विधानेन संभवत्यप्यनुवाद-त्वमस्येति वृथा मेधातिथेर्ग्रहः ॥ १०३ ॥

१०३. यह (शास्त्र) विद्वान् ब्राह्मण द्वारा प्रयत्न से अध्ययन किया जाना चाहिए और भली-भाँति शिप्यों (दूसरों) के लिए इसका प्रवचन किया जाना चाहिए, किसी अन्य (ब्राह्मणेतर) द्वारा नहीं।

इदं शास्त्रमधीयानो ब्राह्मणः शंसितव्रतः । मनोवारदेहजैनित्यं कर्मदोषैर्न लिप्यते ॥ १०४ ॥

१०२. कर्मविवेक—कर्म-प्रविभाग—'किसका क्या कर्म है' यह विभाग, 'किसे क्या करना चाहिए क्या नहीं' यह विभाग।

इदं शास्त्रमिति ॥ इदं शास्त्रं पठन्नेतदीयमर्थ ज्ञात्वा शंसितव्रतोऽनु प्ठित-त्रतः मनोवाक्कायसंभवैः पापैर्न संबध्यते ॥ १०४॥

१०४. इस शास्त्र का नित्य अध्ययन करता हुआ अनुष्ठितव्रत ब्राह्मण मन, वाणी और देह से पैदा होने वाले कर्मदोषों से नित्य लिप्त नहीं होता (कभी लिप्त नहीं होता)।

## पुनाति पींडःक्त वंश्यांश्च सप्त सप्त परावरान्। पृथिवीमपि चैवेमां कृत्स्नामेकोऽपि सोऽर्हति॥ १०५॥

पुनातीति ॥ इदं शास्त्रमधीयान इत्यनुवर्तते । अपाङक्तयोपहतां पिङक्तमानुपूर्व्या निविष्टजनसमूहं पिवत्रीकरोति । वंशभवांश्च सप्त परान्पित्रादीन्,
अवराश्च पुत्रादीन् । पृथिवीमिप सर्वा सकलधर्मज्ञतया पात्रत्वेन ग्रहीतुं
योग्यो भवति ॥ १०५॥

१०५. वह [किसी भी] पंक्ति को, सात सात पहले और बाद के वंश में पैदा हुओं को, पिवत्र कर देता है—और वह अकेला इस सारी पृथ्वी को [ग्रहण करने के, इसका स्वामी बनने के] योग्य है।

## इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठिमदं बुद्धिविवर्धनम् । इदं यशस्यमायुष्यमिदं निःश्रेयसं परम् ॥ १०६॥

इदमिति ॥ अभिप्रेतार्थस्याविनाशः स्वस्ति, तस्यायनं प्रापकम् ; एतच्छास्त्र-स्याध्ययनं स्वस्त्ययनं जपहोमादिबोधकत्वाच्च श्रेष्ठं स्वस्त्ययनान्तरात्प्रकृष्टं वुद्धिविवर्धनम् । एतच्छास्त्राभ्यासेनाशेषविधिनिषधपरिज्ञानात् । यशसे हितं यगस्यं विद्वत्तया ख्यातिलाभात्परं प्रकृष्टम् । निःश्रेयसं निःश्रेयसस्य मोक्ष-स्योपायोपदेशकत्वात् ॥ १०६॥

१०४. शंसितव्रतः—शंसितानि व्रतानि येन मः—अपने नियम अथवा कर्त्तव्य कर्म जिसने भली-भाँति किये हैं; या करता है।

१०५. पङ्क्तिः—कुल्लूकः—विशिष्टजनसमूहः बलहरः— company पदपङ्क्तिः—पञ्च्यते व्यक्तीक्रियते श्रेणीविशेषेण ।  $\sqrt{4}$  च व्यक्तीकरणे । भावे क्तिन् । पञ्चयति विस्तारयति जातिस्थानविशेषम् ।  $\sqrt{4}$  च विस्तारे । कर्त्तरिक्तन् । सजातीयसंस्थानविशेषः ।

१०६. यह (इस शास्त्र को पढ़ना) स्वस्ति का श्रेष्ठ प्रापक है, यह बुद्धि का बढ़ाने वाला है। यह यश देने वाला है, यह आयु देने वाला है, [यह] परम निःश्रेयस (महाकल्याण, मोक्ष) है।

## 

अस्मिन्धर्म इति ।। अस्मिन्कात्स्न्येन धर्मोऽभिहित इति शास्त्रप्रशंसा । कर्मणां च विहितनिषिद्धानामिष्टानिष्टफले । वर्णचतुष्टयस्येव पुरुषधर्मरूप आचारः शाश्वतः पारम्पर्यागतः । धर्मत्वेऽप्याचारस्य प्राधान्यख्यापनाय पृथङ्गिनर्देशः ।। १०७ ।।

प्राघान्यमेव स्पष्टयति---

१०७. इस (शास्त्र) में धर्म पूर्णतया कहा गया है, और कर्मों के गुण-दोष [कहे गए हैं], और चारों वर्णों का शाश्वत आचार [कहा गया है]।

आचारः परमो धर्मः श्रुत्युक्तः स्मार्त एव च । । तस्मादिस्मन्सदा युक्तो नित्यं स्यादात्मवान्द्विजः ॥ ११०८॥

आचार इति ।। युक्तो यत्नवान् आत्महितेच्छुः । सर्वस्यात्मास्तीति आत्म-शब्देन आत्महितेच्छा लक्ष्यते ॥ १०८॥

१०८. श्रुति में कहा गया और स्मृति में प्रतिपादित आचार परम धर्म है, इस लिए आत्मवान् द्विज इसमें सदा निरत रहे।

१०६ स्वस्ति—कुल्लूकः—अभिप्रेतस्यार्थस्याविनाशः।

सु √अस्—िक्तच्। अस्तीति विभक्तिप्रतिरूपकमव्यम्। आशीः। क्षेमम् (निरुपद्रवः)। पुण्यादि (अमरः)। स्वस्ति मङ्गलाशीर्वादपापनिर्णेजनादिष्विति भागुरिः (भरतः)।

१०८. आत्मवान्—आत्माऽस्यास्तीति 'आत्मवान्' कुल्लूकः—आत्महितेच्छा -वान्—बलहरः who possesses regard for himself.

अस्माकं मतेन, यस्यात्मा शक्तिशाली, यः स्वाभिमानयुक्तः, यस्यात्मः। स्ववशे तिष्ठति, य आत्महननं न करोति, स आत्मवान् ।

# आचाराद्विच्युतो विष्रो न वेदफलमश्नुते। आचारेण तु संयुक्तः संपूर्णफलभाग्भवेत्।। १०९॥

आचारादिति ॥ आचाराद्विच्युतो विष्रो न वैदिकं फलं लभेत् । आचार-युक्तः पुनः समग्रफलभाग्भवति ॥ १०९॥

१०९० आचार से गिरा हुआ वेद के फल को प्राप्त नहीं करता, आचार से युक्त हुआ संपूर्ण फल को प्राप्त करने वाला होता है।

#### एवमाचारतो दृष्ट्वा धर्मस्य मुनयो गतिम् । सर्वस्य तपसो मूलमाचारं जगृहः परम् ॥ ११० ॥

एविमिति ।। उक्तप्रकारेणाचाराद्धर्मप्राप्तिमृषयो बुद्ध्वा तपसश्चान्द्रायणादेः समग्रस्य कारणमाचारमनुष्ठेयतया गृहीतवन्तः। उत्तरत्र वक्ष्यमाणस्याचार-स्यह स्तुतिः शास्त्रस्तुत्यर्था ॥ ११० ॥

११०. इस प्रकार मुनियों ने आचार से ही धर्म की गति को देखकर सारे तप का परम मूल आचार को ही ग्रहण किया।

इदानीं शिष्यस्य सुखप्रतिपत्तये वक्ष्यमाणार्थानुक्रमणिकामाह---

# जगतञ्च समुत्पत्ति संस्कारविधिमेव च । व्रतचर्योपचारं च स्नानस्य च परं विधिम् ॥ १११ ॥

जगतश्च समुत्पत्तिमिति ॥ 'पाषण्डगणधर्माश्च' (१।११८) इत्यन्तं जगदुत्पत्तिर्यथोक्ता । ब्राह्मणस्तुतिश्च सर्गरक्षार्थत्वेन । ब्राह्मणस्य शास्त्रस्तुत्या-दिकं च सृष्टावेवान्तर्भविति । एतत्प्रथमाध्यायप्रमेयम् । संस्काराणां जातकर्मा-दीनां विधिमनुष्ठानम् । ब्रह्मचारिणो व्रताचरणम् । उपचारं च गुर्वादीना-मिभवादनोपासनादि । 'सर्वो द्वन्द्वो विभाषेकवद्भवित' (कौ. प. ३६) इत्येकवद्भावः । एतद्दितीयाध्यायप्रमेयम् । स्नानं गुरुकुलान्निवर्तमानस्य संस्कार-विशेषस्तस्य प्रकृते विधानम् ॥ १११ ॥

१११. टिप्पणी—-११८ श्लोक के चतुर्थ चरण में है—'शास्त्रेऽस्मिन्नु-

क्तवान्मनुः'-इस शास्त्र में मनु ने कहा। क्या क्या कहा यह १११ से ११८ तक परिगणित किया है।

दाराधिगमनं चैव विवाहानां च लक्षणम् । महायज्ञविधानं च श्राद्धकरुपं च शाश्वतम् ॥ ११२ ॥

दाराधिगमनिमिति ।। दाराधिगमनं विवाहः, तिद्वशेषाणां ब्राह्मादीनां च लक्षणम् । महायज्ञाः पञ्च वैश्वदेवादयः । श्राद्धस्य विधिः शाश्वतः प्रतिसर्ग-मनादिप्रवाहप्रवृत्त्या नित्यः । एष तृतीयाध्यायार्थः ॥ ११२ ॥

११२. विवाह को, विवाहों के लक्षण को, महान् यज्ञों के विधान को और शाश्वत श्राद्धनियम को——

# वृत्तीनां लक्षणं चैव स्नातंकस्य ब्रतानि च । भक्ष्याभक्ष्यं च शौचं च द्वयाणां शुद्धिमेव च ॥ ११३॥

वृत्तीनामिति ।। वृत्तीनां जीवनोपायानां ऋतादीनां लक्षणम् । स्नातकस्य गृहस्थस्य व्रतानि नियमाः । एतच्चतुर्थाघ्यायप्रमेयम् । भक्ष्यं दघ्यादि, अभक्ष्यं लशुनादि । शौचं मरणादौ व्राह्मणादेर्दशाहादिना । द्रव्याणां शुद्धिमुदका- दिना ॥ ११३ ॥

११३. वृत्तियों (आजीविका प्रकारों) के लक्षण को, स्नातक के व्रतों को, भक्ष्य और अभक्ष्य को, शौच (सफाई) को, और द्रव्यों की शुद्धि को—

#### स्त्रीधर्मयोगं तापस्यं मोक्षं संन्यासमेव च । राज्ञञ्च धर्ममिखलं कार्याणां च विनिर्णयम् ॥ ११४ ॥

स्त्रीवर्मयोगिमिति ॥ स्त्रीणां धर्मयोगं धर्मोपायं एतत्पाञ्चिमकम् । तापस्यं तपसे वानप्रस्थाय हितं तस्य धर्मम् । मोक्षहेतुत्वान्मोक्षं यतिधर्मम् । यति-

१११ व्रतचर्या—कु० ब्रह्मचारिणो व्रताचरणम् । स्नानम्—कु० गुरुकुला-न्निवर्तमानस्य संस्कारिवशेषः । (अनेन दीक्षान्तस्नानेनैव स स्नातक इति कथ्यते)

धर्मत्वेऽपि संन्यासस्य पृथगुपदेशः। प्राधान्यज्ञापनार्थः। एप षप्टाध्यायार्थः। राज्ञोऽभिषिक्तस्य सर्वो दृष्टादृष्टार्थो धर्मः। एप सप्तमाध्यायार्थः। कार्याणां-मृणादीनामिथप्रत्यिश्वसमिपतानां विनिर्णयो विचार्य तत्त्वनिर्णयः॥ ११४॥

११४. स्त्रियों के धर्मोपाय को, तपस्वियों के [नियम] को, मोक्ष और संन्यास को, राजा के संपूर्ण धर्म को और कार्यों के ठीक-ठीक निर्णय को—

# साक्षिप्रश्निविधानं च धर्मं स्त्रीपंसयोरिप । विभागधर्मं द्यूतं च कण्टकानां च शोधनम् ॥ ११५ ॥

साक्षीति ॥ साक्षिणां च प्रश्ने यिष्ठधानम् । व्यवहाराङ्गत्वेऽपि साक्षिप्रश्नस्य विधाननिर्णयोपायत्वात्पृथङ्गनिर्देशः । एतदाप्टिमिकम् । स्त्रीपुंसयोर्भार्यापत्योः सिन्निधावसिन्निधौ च धर्मानुष्ठानं, ऋक्थभागस्य च धर्मम् । यद्यपि ऋक्थभागोऽपि कार्याणां च विनिर्णयम्' (१।११४) इत्यनेनैव प्राप्तस्तथाप्यव्यायभिदात्पृथङ्गनिर्देशः । द्यतिविषयो विधिर्द्यातशब्देनोच्यते । कण्टकानां चौरादीनां शोधनं निरसनम् ॥ ११५ ॥

११५. साक्षियों से प्रश्नों के नियम को, स्त्री तथा पुरुषों के धर्म को [दाय] विभाग के धर्म को, द्यूत को, कण्टकों (दुष्ट चोर आदि) के शोधन (नष्ट करने, हटाने) को—

#### वैश्यशूद्रोपचारं च संकीर्णानां च संभवम् । आपद्धमं च वर्णानां प्रायश्चित्तविधि तथा ॥ ११६॥

वैश्यशूद्रोपचारं चेति ॥ वैश्यशूद्रोपचारं स्वधर्मानुष्ठानम् । एतन्नवमे । एवं संकीर्णानां अनुलोमप्रतिलोभजानामृत्पत्ति, आपदि च जीविकोपदेशं आपद्धर्मम् । एतदृशमे । प्रायश्चित्तविधिमेकादशे ॥ ११६ ॥

११६. वैश्यों और शद्र के व्यवहार (नियम) को, मिश्रित जातियों की उत्पत्ति को, वर्णों के आपद्धर्म को तथा प्रायृश्चित्त की विधि को —

संसारगमनं चैव त्रिविधं कर्मसंभवम् । निःश्रेयसं कर्मणां च गुणदोषपरीक्षणम् ॥ ११७॥ संसारगमनिमिति ।। संसारगमनं देहान्तरप्राप्तिरूपं उत्तममध्यमाघम-भेदेन विविधं शुभाशुभकर्महेतुकम् । निःश्रेयसमात्मज्ञानं सर्वोत्कृष्टमोक्षलक्ष-णस्य श्रेयोहेतुत्वाद् । कर्मणां च विहितनिषिद्धानां गुणदोषपरीक्षणम् ॥११७॥

११७. तीन प्रकार के कर्मों से होने वाले संसार-गमन (देहान्तरप्राप्ति) को निःश्रेयस (परमकल्याण, मोक्ष) को और कर्मों की गुण-दोष-परीक्षा को निःश्रेयस (परमकल्याण, मोक्ष) को और कर्मों की गुण-दोष-परीक्षा को निःश्रेयस देशधर्माञ्जातिधर्मान्कुलधर्माञ्च शाश्वतान् । स्विति विभिन्नि

पाषण्डगणधर्माञ्च शास्त्रेऽस्मित्रुक्तवान्मनुः ॥ ११८॥

देशधर्मानित ।। प्रतिनियतदेशेऽनुष्ठीयमाना देशधर्माः, ब्राह्मणादिजाति-नियता जातिधर्माः, कुलविशेषाश्रयाः कुलधर्माः, वेदबाह्यागमसमाश्रया प्रति-षिद्धव्रतचर्या पाषण्डं, तद्योगात्पुरुषोऽपि पाषण्डः, तन्निमित्ता ये धर्माः 'पाषण्डिनो विकर्मस्थान्' (४।३०) इत्यादयः, तेषां पृथग्धर्मानभिधानात्। गणः समूहो वणिगादीनाम्।। ११८।।

११८. शाक्वत देशवर्मों और जातिवर्मों और कुलवर्मों और पाषण्डों (वेद से विभिन्न मतों) के धर्मों को, इस शास्त्र में मनु ने कहा।

यथेइमुक्तवाञ्छास्त्रं पुरिद्धिष्टो मनुर्मया क्रिकेट तथेदं यूँयमण्यद्य मत्सकाज्ञान्त्रि<u>बोधत</u> ॥ ११९॥

इति मानवे धर्मजास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥ यथेदमिति ॥ पूर्वं मया पृष्टो मनुर्यथेदं शास्त्रमभिहितवाँस्तथैवान्यूनानिति-रिक्तं मत्सकाशाच्छृणुतेति ऋषीणां श्रद्धातिशयार्थ पुनरभिधानम् ॥ ११९ ॥ इति श्रीकुल्लूकभट्टकृतायां मन्वर्थमुक्तावल्यां मनुवृत्तौ प्रथमोऽभ्यायः ॥ १ ॥ ११९. मेरे द्वारा पहले पूछे गए मनु ने जैसे इस शास्त्र को कहा—वैसे (उस प्रकार, उसी रूप में) तुम भी आज मेरे पास से जानो !

इत्याचार्यरामदेवात्मजसत्यभूषणयोगिकृतायां विद्याघरीसमाख्यायां हिन्दी-संस्कृतव्याख्यायां मनुवृत्तौ प्रथमोऽघ्यायः ॥ १। ।

# दिनोयोऽध्यायः २

प्रकृष्टपरमात्मृज्ञानरूपधर्मज्ञानाय जगत्कारणं ब्रह्म प्रतिपाद्याधुना ब्रह्म-ज्ञानाङ्गभूतं संस्कारादिरूपं धर्म प्रतिपिपादियषुर्धर्मसामान्यलक्षणं प्रथममाह—

## विद्विद्धः सेवितः सिद्धिनित्यमद्वेषरागिभिः। हृदयेनाभ्यनुज्ञातो यो धर्मस्तं निबोधत ॥ १ ॥

विद्वद्भिरिति ॥ विद्वद्भिर्वेदविद्भिः सद्भिर्वामिके रागद्वेषश्न्यरनुष्ठितो हृदयेनाभिमुख्येन ज्ञात इत्यनेन श्रेयःसाधनमभिहितम्। तत्र हि स्वरसान्मनो-ऽभिमुखीभवति । वेदविद्भिज्ञति इति विशेषणोपादानसामर्थ्याज्जातस्य वेदस्यव श्रेयःसाधनज्ञाने कारणत्वं विवक्षितम् । 'खड्गघारिणा हतः' इत्युक्ते घृत-खङ्गस्यैव हनने प्राधान्यम्। अतो 'वेदप्रमाणकः श्रेयःसाघनं धर्मः' इत्युक्तम्। एवंविधो यो धर्मस्तं निबोधत । उक्तार्थसंग्रहश्लोकाः—'वेदविद्भिर्ज्ञात इति प्रयुञ्जानो विशेषणम्। वेदादेव परिज्ञातो धर्म इत्युक्तवान्मनुः॥ हृदये-नाभिमुख्येन ज्ञात इत्यपि निर्दिशन् । श्रेयःसाधनमित्याह तत्र ह्यभिमुखं मनः ॥ वेदप्रमाणकः श्रेयःसाधनं धर्म इत्यतः। मन्कतमेव मुनयः प्रणिन्युर्धर्म-लक्षणम्।।' अत एव हारीतः (१।१)—'अथातो धर्म व्याख्यास्यामः। श्रुति-प्रमाणको धर्मः। श्रुतिश्च द्विविधा वैदिकी तान्त्रिकी च्' इति। भविष्य-पुराणे—'धर्मः श्रेयः समृहिष्टं श्रेयोऽभ्यदयलक्षणम्। स तु पञ्चविधः प्रोक्तो वेदमूलः सनातनः ॥ अस्य सम्यगन्ष्ठानात्स्वर्गो मोक्षश्च जायते । इह लोके सुश्वमैवर्यमतुलं च खगाधिप ॥ श्रेयःसाधनमित्यर्थः । जैमिनिरपीदं धर्मलक्षण-मसूत्रयत्—'चोदनालक्षणोऽर्थो<u>् धर्मः</u>' (जै. सू. १।१।२) इति । उभयं चोदनया लक्ष्यते--अर्थः श्रेयःसाधनं ज्योतिष्टोमादिः, अनर्थः प्रत्यवायसाधनं श्येनादिः । तत्र वेदप्रमाणकं श्रेयःसाघनं ज्योतिष्टोमादि धर्म इति सूत्रार्थः । स्मृत्यादयोऽपि वेदमूलत्वेनैव धर्मे प्रमाणमिति दर्शयिष्यामः । गोविन्द-राजस्तु हृदयेनाभ्यन्ज्ञात इत्यन्तः करणविचिकित्साशून्य इति व्याख्यातवान्।

कुरुते चेत्येवं यजाः मंकल्पप्रभवाः, व्रतानि, यमरूपाश्च धर्माश्चनुर्थाध्याये वक्ष्यमाणाः । 'सर्व' इत्यनेन पदेन अन्येऽपि शास्त्रार्थाः संकल्पादेव जायन्ते । इच्छामन्तरेण तान्यपि न संभवन्तीत्यर्थः । गोविन्दराजस्तु व्रतान्यनुष्टेय-रूपाणि, यमधर्माः प्रतिपेवार्थका इत्याह ॥ ३ ॥

संकल्प है मूल जिसका वह काम है, यज्ञ संकल्प से उत्पन्न होने वाले
 हैं; व्रत, यम और धर्म—सब संकल्प से उत्पन्न होने वाले स्मृत हैं।

अत्रैव लौकिकं नियमं दर्शयति--

#### अकामस्य किया काचिद्दृश्यते नेह किहिचित्। यद्यद्धि कुरुते किचित्तत्त्कामस्य चेष्टितम्,॥ ४॥

अकामस्य ति ।। लोके या काचिद्भोजनगमनादिकिया साप्यनिच्छतो न कदाचिद्दृश्यते । ततश्च सर्व कर्म लौकिकं वैदिकं च यद्यत्पुरुषः कुरुते तत्तदि-च्छाकार्यम् ॥ ४ ॥

४. यहाँ (इस संसार मे) काम-रिहत की कोई क्रिया कभी नहीं देखी जाती है; जो जो कुछ [मनुष्य] करता है, वह वह काम का चेप्टित है। संप्रति पूर्वोक्तं फलाभिलापनिषेधं नियमयित—

# तेषु सम्यग्वर्तमानो गच्छत्यमरलोकताम् । यथासंकित्पतांश्चेह सर्वान्कामान्समश्नुते ॥ ५ ॥

तेषु सम्यग्वतमान इति ॥ नात्रेच्छा निपिघ्यते किंतु शास्त्रीक्तकर्मसु सम्यग्वृत्तिर्विधीयते । बन्धहेतुफलाभिलाषं विना शास्त्रीयकर्मणामनुष्ठानं तेषु सम्यग्वृत्तिः सम्यग्वर्तमानोऽमरलोकताममरधर्मकं ब्रह्मभावं गच्छित । मोक्षं प्राप्नोतीत्यर्थः । तथाभूतश्च सर्वेश्वरत्वादिहापि लोके सर्वानभिलिपनान्त्राप्नोति ।

अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः । (योगदर्शनम्)

व्रतम्—व्रियते  $\sqrt{a}$ ज् वरणे । a + 3जन् । अथवा  $\sqrt{a}$ ज्+घ, जस्य तः । भक्षणभेदः (उणादिकोष )

धर्मः--पतोऽभ्युदयिनःश्रेयसिसिद्धिः स धर्मः । पुण्यजनकोपवासादि । त्रतं च सम्य≸संकल्पजनितानुष्ठेयित्रयाविशेषरूपं तच्च प्रवृत्तिनिवृत्त्युभयरूपम् । तथा च छान्दोग्ये (८।२।१)---'स यदि पितृलोककामो भवति संकल्पास्य पितरः समुत्तिष्ठन्ति इत्यादि ॥ ५ ॥

५. उन (कामों--इच्छाओं) में भली-भाँति वर्तमान [मनुष्य] अमर-लोकता (ब्रह्मभाव --मृत्युरहित स्थिति) को प्राप्त होता है और यहाँ (इस संसार में) यथासंकित्पत (जिस रूप में भी अभिलिषत) सब कामों को प्राप्त करता है, अर्थात् उसकी सब इच्छाएँ पूरी हो जाती हैं।

#### इदानीं धर्मप्रमाणान्याह---

### वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदाम् । अ आचारश्चैव साधुनामात्मनस्तुष्टिरेव च ॥ ६ ॥

वेदोऽखिलो धर्ममूलमिति ॥ वेदः ऋग्यजुःसामाथर्वलक्षणः, स सर्वो विध्यर्थवादमन्त्रात्मा धर्मे मूलं प्रमाणम् । अर्थवादानामिप विध्येकवाक्यतया स्तावकत्वेन धर्मे प्रामाण्यात् । यदाह जैमिनिः (ज. सू. १।२।७) — 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युः' । मन्त्रार्थवादानामिप विधिवाक्यैक-वाक्यतयैव धर्मे प्रामाण्यं, प्रयोगकाले चानुष्ठेयस्मारकत्वं वेदस्य च धर्मे प्रामाण्यं यथानुभवकरणत्वरूपं न्यायसिद्धम् । स्मृत्यादीनामिप तन्मूलत्वेनैव प्रामाण्यंप्रतिपादनार्थमनू । मन्वादीनां च वेदिवदां स्मृतिर्धर्मे प्रमाणम् । वेदिवदामिति विशेषणोपादानाद्वेदमूलत्वेनैव स्मृत्यादीनां प्रामाण्यमिमतम् । श्रीलं ब्रह्मण्यतादिरूपम् । तदाह हारीतः— 'ब्रह्मण्यता देविपतृभक्तता सौम्यता अपरोपनापिता अनसूयता मृदुता अपारुष्यं मैत्रता प्रियवादित्वं कृतज्ञता श्रुप्यता कारुण्यं प्रशान्तिरुचेति त्रयोदशिष्यं शीलम्' । गोविन्दराजस्तु शीलं रागद्वेपपित्याग इत्याह । आचारः कम्बलवल्कलाद्याचरणरूपः, साधूनां धार्मिकाणां आत्मतुष्टिरच वैकल्पिकपदार्थविषया धर्मे प्रमाणम् । वदाह गर्गः— 'वैकल्पिक आत्मतुष्टः प्रमाणम्' ॥ ६ ॥

६. अखिल वेद धर्म का मूल है, तथा वेद को जानने वालों की स्मृति और शील (आचार), साधुओं का आचार और आत्मा की तुष्टि [धर्ममूल हैं]—भाव यह है कि मुख्य धर्ममूल वेद है, उसके बाद स्मृति आदि भी धर्ममूल हैं।

वेदादन्येषां वेदमलत्वेन प्रामाण्येऽभिहितेऽपि मनुस्मृतेः सर्वोत्कर्पज्ञाप-नाय विशेषेण वेदमूलतामाह—

#### यः किञ्चत्कस्यि चिद्धमों मनुना परिकीतितः। स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमयो हि सः॥ ७॥

यः किश्चिदिति ।। यः किश्चित्कस्यचिद् ब्राह्मणादेर्मनुना धर्म उक्तः स सर्वो वेदे प्रतिपादितः । यस्मात्सर्वज्ञोऽसौ मनुः सर्वज्ञतया चोत्सन्नविप्रकीर्णपठ्च- मानवेदार्थ सम्यग्ज्ञाता लोकिहिनायोपनिबद्धवान् । गोविन्दराजस्तु 'सर्वज्ञान- मयः' इत्यस्य सर्वज्ञानारब्ध इव वेद इति वेदिवशेषणतामाह ।। ७ ।।

जो कोई किसी का धर्म मनुद्वारा कहा गया है, वह सब वेद में कहा
 गया है क्योंकि वह (मनु) सर्वज्ञानमय [था या है]।

#### सर्वं तु समवेक्ष्येदं निखिलं ज्ञानचक्षुषा। श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान्स्वधर्मे निविशेत वै।। ८।।

सर्वं त्विति ॥ सर्व शास्त्रजातं वेदार्थावगमोचितं ज्ञानं मीमांसाव्याकर-णादिकं ज्ञानमेव चक्षुस्तेन निखिलं तिद्वशेषेण पर्यालोच्य वेदप्रामाण्येनानुष्ठे-यमवगम्य स्वधर्मेऽवतिष्ठेत ॥ ८ ॥

८. विद्वान् ज्ञानचक्षु से सब-कुछ पूरी तरह से सम्यक्तया समीपता से देखकर श्रुति (वेद) के प्रामाण्य से (उसे प्रमाण मानकर) अपने धर्म में पूरी तरह टिका रहे (स्थिर रहे)।

#### श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठिन्हि मानवः । इह कीर्तिमवाप्नोति प्रत्य चानुत्तमं सुखम् ॥ ९ ॥

श्रुतिस्मृत्युदितिमिति ।। श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठन्मानव इहलोके धार्मिकत्वेनानुषिङ्गिकीं कीर्ति परलोके च धर्मफलमुत्कृष्टं स्वर्गापवर्गादिसुख-रूपं प्राप्नोति । अनेन वास्तवगुणकथनेन श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठेदिति विधिः कल्प्यते ।। ९ ।।

६. आत्मतुष्टिः—यत्रात्मा संतुष्टः स्यात्— 'सतां हि सन्देहपद्रेषु वस्तुषु प्रमाणमन्तः करणप्रवृत्तयः' —कालिदासः (अभिज्ञानशाकुन्तलम्)

 श्रुति तथा स्मृति में कहे गए धर्म को अनुष्ठित करता हुआ मानव यहाँ (इस संसार में) कीर्ति को प्राप्त करता है और मृत्यु के पश्चात् अनुत्तम (सर्वातिगायी) सुख को।

#### श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः । ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये ताभ्यां धर्मो हि निर्बभौ ॥ १०॥

श्रुतिस्त्वित ।। लोकप्रसिद्धसंज्ञासंज्ञिसंबन्धानुवादोऽयं श्रुतिस्मृत्योः प्रतिकूलतर्केणामीमांस्यत्वविधानार्थ, स्मृतेः श्रुतितुल्यत्वबोधनेनाचारादिभ्यो बलवत्त्वप्रतिपादनार्थं च। तेन स्मृतिविरुद्धाचारो हेय इत्यस्य फलम्। श्रुतिर्वेदः, मन्वादिद्यास्त्रं स्मृतिः, ते उभे प्रतिकूलतकैर्नं विचारयितव्ये, यतस्ताभ्यां निः- श्रेषेण धर्मो वभौ प्रकाशतां गतः ॥।। १०॥

२०. श्रुति वेद जाना जाना चाहिए, धर्मशास्त्र स्मृति (जाना जाना चाहिए), सब अर्थो (मामलों) में वे दोनों (श्रुति और स्मृति) अमीमांस्य (मीमांसा न करने योग्य, तर्क से ऊहापोह या विचार न करने योग्य, श्रद्धा करने योग्य, हैं क्योंकि उन दोनों से धर्म पूरी तरह से प्रकाशित हुआ।

#### योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् द्विजः । स साधुभिर्बहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ ११ ॥

योज्यमन्येतेति ॥ यः पुनस्ते द्वे श्रुतिस्मृती द्विजोज्यमन्येत स शिष्टैद्विजानुष्ठेयाध्ययनादिकर्मणो निःसार्यः । पूर्वश्लोके सामान्येनामीमांस्ये इति मीमांसानिषेवादनुक्लमीमांमापि न प्रवर्तनीयेति भ्रमो मा भूदिति विशेषयित—
'हेतुशास्त्राश्रयात्' । वेदवाक्यमप्रमाणं वाक्यत्वात् विप्रलम्भकवाक्यविदत्यादिप्रितिक्लतर्कावप्टम्भेन चार्वाकादिनास्तिक इव नास्तिकः । यतो वेदनिन्दकः ॥११॥

११. जो द्विज हेतुशास्त्र (न्यायशास्त्र, तर्कशास्त्र) के आश्रय से उन [धर्म के] मूलों को अवमानित करे, वह वेदनिन्दक नास्तिक साधुओं से बहिष्कार के योग्य है।

अनुत्तमम्—न विद्यत उत्तमं यस्मात् तद् अनुत्तमम् । निरुक्तटीकाकारो दुर्गाचार्यः-श्रुतिस्मृत्युदितदर्शना भूत्वा-निरुक्तम् ९.२७ व् १०. 'तु' अत्र निरर्थकं वलहरस्तु....

इदानीं शीलस्याचार एवान्तर्भावसंभवाद्वेदमूलतैव तन्त्रं न स्मृतिशीला-दित्रकारनियम इति दर्शयितुं चतुर्धा धर्मप्रमाणमाह—

## वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । एतच्चतुर्विधं प्राहुः साक्षाद्धर्मस्य लक्षणम् ॥ १२ ॥

वेद इति ॥ वेदो धर्मप्रमाणं, स क्वचित्प्रत्यक्षः क्वचित्स्मृत्यनुमित इत्येवं तात्पर्य नतु प्रमाणपरिगणने । अत एव 'श्रुतिस्मृत्युदितं धर्म' (२।९) इत्यत्र द्वयमेवाभिहितवान् । सदाचारः शिष्टाचारः । स्वस्य चात्मनः प्रियमात्म-तुष्टिः ॥ १२ ॥

१२. वेद, स्मृति, सत् लोगों का आचार और अपनी जात्मा का प्रिय— इस चतुर्विध को साक्षात् धर्म का लक्षण कहते है।

#### अर्थकामेष्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते। धर्म जिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः॥ १३॥

अर्थकामेष्विति ॥ अर्थकामेष्वसक्तानामर्थकामिल्प्साशून्यानां धर्मोपदेशोऽयम् । ये त्वर्थकामसमीह्या लोकप्रतिपत्त्यर्थं धर्ममनुतिष्ठन्ति न तेपां कर्मफलमित्यर्थः । धर्म च ज्ञातुमिच्छतां प्रकृष्टं प्रमाणं श्रुतिः । प्रकर्षबोधनेन च श्रुतिसमृतिविरोधे स्मृत्यर्थो नादरणीय इति भावः । अत एव जाबालः—'श्रुतिस्मृतिविरोधे तु श्रुतिरेव गरीयसीः। अविरोधे सदा कार्य स्मार्त वैदिकवत्सता ॥'
भविष्यपुराणेऽप्युक्तम् —'श्रुंत्या सह विरोधे तु बाध्यते विषयं विना'। जैमिनिरप्याह (जै. न्या. सू. १।३।३)—'विरोधे त्वनपेक्षं स्यादमित ह्यनुंमानम्'
श्रुतिविरोधे स्मृतिवाक्यमनपेक्ष्यमप्रमाणमनादरणीयम् । असित विरोधे मूलवेदानुमानमित्यर्थः ॥ १३ ॥

१३. अर्थों और कामों में अनासक्त (व्यक्तियों) के लिए धर्मज्ञान विहिन किया जाता है (धर्म-ज्ञान का विधान किया जाता है)—धर्म को जानने की इच्छा जानने वालों के लिए श्रुति परम प्रमाण है।

१२. 'सद्' इत्यस्य व्याख्याये दृश्यताम्-मनु० १. स्वस्य च प्रियमातमनः-दृश्यताम्--मनु० २.६

#### श्रुतिद्वैधं तु यत्र स्यात्तत्र धर्मावुभौ स्मृतौ। उभाविप हि तौ धर्मौ सम्यगुवतौ मनीषिभिः॥ १४॥

श्रुतिद्वैधं त्विति ।। यत्र पुनः श्रुत्योरेव द्वैधं परस्परिवरुद्धार्थप्रतिपादनं तत्र द्वाविप धर्मो मनुना स्मृतौ । तुल्यबलतया विकल्पानुष्ठानिवधानेन च विरोधा-भावः । यस्मान्मन्वादिभ्यः पूर्वतरेरिप विद्वद्भिः सम्यक् समीचीनौ द्वाविप तौ धर्मावुक्तौ । समानन्यायतया स्मृत्योरिप विरोधे विकल्प इति प्रकृतो-पयोगः तुल्यबलत्वाविशेषात् । तदाह गौतमः—'तुल्यबलविरोधे विकल्पः ॥१४॥ १४. जहाँ श्रुतिद्वैध (परस्पर विरोधी अर्थ को कहने वाले दो वेदवाक्य) हो वहाँ दोनों ही धर्म स्मृत हैं (कहे गए हैं)—मनीषियों द्वारा वे दोनों ही ठीक धर्म कहे गए हैं।

अत्र दृष्टान्तमाह—

#### उदितेऽनुदिते चैव समयाध्युषिते तथा। सर्वथा वर्तते यज्ञ इतीयं वैदिकी श्रुतिः॥ १५॥

उदितेऽनुदिते चैवेति ॥ सूर्यनक्षत्रवर्जितः कालः 'समयाघ्युषित' शब्देनो-च्यते । उदयात्पूर्वमरुणिकरणवानप्रविरलतारकोऽनुदितकालः । परस्परिवरुद्ध-कालश्रवणेऽपि सर्वथा विकल्पेनाग्निहोत्रहोमः प्रवर्तते । देवतोद्देशेन द्रव्य-त्यागगुणयोगात् 'यज्ञ'शब्दोऽत्र गौणः । 'उदिते होतव्यम्' इत्यादिका वैदिकी श्रुतिः ॥ १५ ॥

श्रुतिः ॥ १५ ॥
१५ [सूर्य के ] उदित होने पर, अनुदित होने पर, तथा सूर्य नक्षत्रविजित काल में यज्ञ सर्वथा है (किया जाना चाहिए)—इस प्रकार यह बैदिक
श्रुति है—तात्पर्य यह है कि वेदों में ये सब वचन मिलते हैं—सभी ठीक हैं।

निषेकादिश्मशमनान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधिः। तस्य शास्त्रेऽधिकारोऽस्मिञ्ज्ञेयो नान्यस्य कस्यचित् ॥१६॥

१५. वस्तुतो विभिन्नप्रकरणेषु विभिन्नदृष्टिकोणेर्मनीषिभिः कथ्यते, तत्र तत्र प्रकरणवशात् तस्यास्तस्याः श्रुतेः साघुत्वं भवति, यथाभिहितं निरुक्ते (१३.१) मन्त्रविषये—'न तु पृथक्त्वेन मन्त्रा निर्वक्तव्या प्रकरणवश एव तु निर्वक्तव्या इति

निषेकादीति ॥ गर्भाधानादिरन्त्येष्टिपर्यन्तो यस्य वर्णस्य मंत्रेरनुष्ठान-कलाप उक्तो द्विजातेरित्यर्थः । तस्यास्मिन्मानवधर्मज्ञास्त्रेऽध्ययने श्रवणेऽधि-कारः, न त्वन्यस्य कस्यचिच्छूद्रादेः । एतच्छास्त्रान्ष्ठानं च यथाधिकारं सर्वे-रेव कर्तव्यं, प्रवचनं त्वस्याध्यापनं व्याख्यानरूपं ब्राह्मणकर्त् कमेवेति 'विदुषा ब्राह्मणेन' (१।१०३) इत्यत्र व्याख्यातम् ॥ १६ ॥

१६. गर्भाधान से लेकर अन्त्येष्टि तक जिसका अनुष्ठान-कलाप मन्त्रों से उदित (कथित) हो (अर्थात्, मन्त्रोच्चारण के साथ जिसके १६ संस्कार हुए हों), उसका ही इस शास्त्र में अधिकार माना जाना चाहिए, किसी अन्य का नहीं।

धर्मस्य स्वरूपं प्रमाणं परिभाषां चोक्तवा इदानीं धर्मानुष्टानयोग्यदेशा-नाह---

#### सस्वतीदृषद्वत्योदेवनद्योर्यदन्तरम् तं देवनिर्मितं देशं ब्रह्मावर्तं प्रचक्षते ॥ १७ ॥

सरस्वतीति ॥ सरस्वतीदृषद्वत्योर्नद्योरुभयोर्मध्यं ब्रह्मावर्त देशमाहुः । देवनदी-देवनिर्मितशब्दौ नदीदेशप्राशस्त्याथौँ ॥ १७ ॥

१७१ देवनदियों, सरस्वती तथा दृषद्वती, का जो मध्यस्थान है उस देव-द्वारा निर्मित देश को ब्रह्मावर्त कहते हैं।

# तस्मिन्देशे य आचारः पारंपर्यक्रमागताः। अद्ग्यार् कर्णे पार्णि वर्णानां सान्तरालानां स सदाचार उच्यते ॥ १८ ॥

तस्मिन्देश इति ॥ तस्मिन्देशे प्रायेण शिष्टानां संभवात्तेशां ब्राह्मणादि-वर्णानां संकीर्णजातिपर्यन्तानां य आचारः पारंपर्यक्रमागतो न त्विदानींतनः स सदाचारोऽभिघीयते ॥ १८ ॥

१८. उस देश में परम्परागत कम से आया हुआ जो आचा र है, मिश्रित जाति सहित वर्णों का (के लिए), वह सदाचार कहलाता है।

कुरुक्षेत्रं च मत्स्याश्च पञ्चालाः शूरसेनकाः ।

एष बर्टाणिकेको नै एष ब्रह्मिषदेशो वै ब्रह्मावर्तादनन्तरः ॥ १९॥

कुरुक्षेत्रमिति ॥ मत्स्यादिशब्दा बहुवचनान्ता एव देशविशेषवाचकाः । पञ्चालाः कान्यकुब्जदेशाः । शरसेनका मथुरादेशाः । एष ब्रह्मिषदेशो ब्रह्मावर्तात्किचिद्रनः ॥ १९ ॥

१९. कुरुक्षेत्र, मत्स्यदेश, पञ्चाल देश, शूरसेनक देश—ब्रह्मावर्त के अनन्तर (उस से कुछ ही कम) कम यह ब्रह्मिय देश है अर्थात् कुरुक्षेत्रादि चार देश मिलकर ब्रह्मिय देश कहूलाते हैं, इनका महत्त्व ब्रह्मावर्त से कुछ ही कम है।

#### एतद्देशप्रसूतस्य किसान सकाशादग्रजन्मनः । स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः ॥ २०॥

एतद्देश इति ॥ कुरुक्षेत्रादिदेशजातस्य ब्राह्मणस्य सकाशात्सर्वमनुष्या आत्मीयमात्मीयमाचारं शिक्षेरन् ॥ २० ॥

२०. इस देश में पैदा हुए हुए ब्राह्मण के पास से पृथ्वी पर सब मानव अपने-अपने चरित्र को शिक्षित करें।

#### हिमवद्विन्ध्ययोर्मध्यं यत्प्राग्विनशनाद्यपि । प्रत्यगेव प्रयागाच्च मध्यदेशः प्रकीतितः ॥ २१ ॥

हिमवदिति ॥ उत्तरदक्षिणदिगवस्थितौ हिमवद्विन्ध्यौ पर्वतौ तयोर्यन्मध्यं विनशनात् सरस्वत्यन्तर्धानदेशाद्यत्पूर्व प्रयागाच्च यत्पश्चिमं स मध्यदेशनामा देशः कथितः॥ २१॥

२१. हिमालय और विन्ध्य के मध्य में, [सरस्वती के] अन्तर्धान [देश] से पूर्व में, प्रकृण के पश्चिम में मध्यदेश कहा गया है।

२०. 'सकाशात्' इत्यत्र प्रकाशस्यार्थोऽपि संकेतिन कथितः । मानवाः श्लेषेण मया ('मा' शब्दस्य तृतीयंकवचने) लक्ष्मया नवा नूतना अर्थात् लक्ष्मीशालिनो जनाः । कियदपि धनं प्राप्नुवन्तु ते, भौतिकोन्नितमासादयन्तु ते; चरित्रशिक्षाया अत्रवागन्तव्यं भविष्यति । 'पृथिवी' शब्दस्य प्रयोगो विस्तृतभूमण्डलस्य ज्ञापनार्थम् ।

शिक्षेरन्—शिक्षितं कुर्यासुः अथवा [गक् घातोः] समर्थ कुर्यासुः । अग्रजन्मा—ब्रह्मणोऽग्रभागान्मुखाज्जन्म यस्य सः । अथवा अग्ररूपेण मुख्यरूपेण जन्म यस्य सः । अथवा अग्रे गमनाय नेतृत्वाय जन्म यस्य सः ।

#### आ समुद्रात्तु वै पूर्वादा समुद्राच्च पिश्चमात् । तयोरेवान्तरं गिर्योरार्यावर्तं विदुर्बुधाः ॥ २२ ॥

आ समुद्रात्त्वित ।। आ पूर्वसमुद्रात् आ पश्चिमसमुद्राद्धिमबद्धिन्ध्ययोश्च यन्मध्यं तमार्यावर्त्तदेशं पण्डिता जानन्ति । मर्यादायामयमाङः नाभिविघौ । तेन समुद्रमध्यद्वीपानां नार्यावर्तता । आर्या अत्रावर्तन्ते पुनःपुनरुद्भवन्तीत्यार्या-वर्तः ।। २२ ।।

२२. उन दोनों (हिमालय तथा विन्ध्य) पर्वतों का मध्य-स्थान जोकि पूर्वसमुद्र तक तथा पश्चिम समुद्र तक [फैला हुआ] है, विद्वान् लोग [उसे] आर्यावर्त [नाम से] जानते हैं। 'तु' अत्र निरर्थकः बल० तु...

#### कृष्णसारस्तु चरति मृगो यत्र स्वभावतः । स ज्ञेयो यज्ञियो देशो म्लेच्छदेशस्त्वतः परः ॥ २३ ॥

कृष्णसारस्त्विति ॥ कृष्णसारो मृगो यत्र स्वभावतो वसति नतु बला-दानीतः, स यज्ञाहीं देशो ज्ञातव्यः । अन्यो म्लेच्छदेशो, न यज्ञार्ह इत्यर्थः ॥ २३ ॥

२३. जहाँ कृष्णसार मृग स्वभावतः घूमता है, वह यज्ञाई देश जाना जाना वाहिए; इससे परे म्लेच्छ देश [है]।

#### एतान्द्विजातयो देशान्संश्रयेरन्प्रयत्नतः । शूद्रस्तु यस्मिन्कस्मिन्वा निवसेद्वृत्तिकशितः ॥ २४॥

ग्तानिति ॥ अन्यदेशोद्भवा अपि द्विजातयो यज्ञार्थत्वाददृष्टार्थत्वाच्च तान्दे-शान्त्रयत्नादाश्रयेरन् । शूद्रस्तु वृत्तिपीडितो वृत्त्यर्थमन्यदेशमप्याश्रयेत् ॥२४॥

२४. द्विजलोग प्रयत्न से इन देशों का (ब्रह्मावर्त आदि का) आश्रय लें, शूद्र आजीविका से पीड़ित हुआ जिस किसी [देश] में भी रह सकता है।

#### एषा धर्मस्य वो योनिः समासेन प्रकीतिता । संभवश्चास्य सर्वस्य वर्णधर्मान्निबोधत ॥ २५ ॥

एषा धर्मस्येति ॥ एषा युष्माकं धर्मस्य योनिः संक्षेषेणोक्ता । योनिर्ज्ञप्ति-कारणं विदोऽखिलो धर्ममूलम्' (२।६) इत्यादिनोक्तमित्यर्थः । गोविन्दराज-त्वह 'धर्म' शब्दोऽपूर्वाख्यात्मकधर्मे वर्तत इति 'विद्वद्भिः सेवितः' (२।१)

इत्यत्र तत्कारणेऽष्टकादौ वाऽपूर्वाख्यस्य धर्मस्य योनिरिति व्याख्यातवान् । संभवश्चोत्पत्तिर्जगत इत्युक्ता । इदानीं वर्णधर्माञ्छुण्त । 'वर्णधर्म'शब्दश्च वर्णघर्माश्रमधर्मवर्णाश्रमधर्मगुणधर्मनैमित्तिकधर्माणामुपलक्षकः । ते च भवि-🔎 ष्यपुराणोक्ताः—'वर्णधर्मः स्मृतस्त्वेक आश्रमाणामतः परम् । वर्णाश्रम-स्तृतीयस्तु गौणो नैमित्तिकस्तथा।। वर्णत्वमेकमाश्रित्य यो धर्मः संप्रवर्तते। वर्णधर्मः स उक्तस्तु यथोपनयनं नृप ॥ यस्त्वाश्रमं समाश्रित्य अधिकारः प्रवर्तते । स खल्वाश्रमधर्मस्तु भिक्षादण्डादिको यथा ॥ वर्णत्वमाश्रमत्वं च त योऽधिकृत्य प्रवर्तते । स वर्णाश्रमधर्मस्तु मौञ्जीया मेखला यथा ॥ यो गुणेन प्रवर्तेत गुणधर्मः स उच्यते । यथा मूर्धाभिषिक्तस्य प्रजानां परिपालनम् ॥ निमत्तमेकमाश्रित्य यो धर्मः संप्रवर्तते । नैमित्तिकः स विज्ञेयः प्रायश्चित्त-**ि** विधिर्यथा' ॥ २५ ॥

२५. यह धर्म का स्रोत तथा इस सब [विश्व] की उत्पत्ति तुम्हारे लिए संक्षेप से कही है; [अब] वर्णों के धर्मों को जानो।

वैदिकैः कर्मभिः पुण्यैनिषेकादिद्विजन्मनाम् ।

कार्यः शरीरसंस्कारः पावनः प्रत्य चेह च ॥ २६ ॥

वेदिकैरिति ॥ वेदम्लत्वाद्वैदिकैः पुण्यैः शुभैर्मन्त्रयोगादिकर्मभिः द्विजा-तीनां गर्भाघानादिशरीरसंस्कारः कर्तव्यः। पावनः पापक्षयहेतुः। प्रेत्य परलोके संस्कृतस्य यागादिफलसंबन्धात्, इहलोके च वेदाध्ययनाद्यवि-कारात्॥ २६॥

२६. द्विजातियों का वैदिक पुण्य कर्मों से गर्भाधान इत्यादि शरीरसंस्कार किया जाना चाहिए। यह संस्कार मर कर (परलोक में) और इस लोक में पवित्र करने वाला है।

# कृतः पापसंभवो येनैषां पापक्षयहेतुत्वमत आह— क्रिं कि कि कि मामें हॉमेर्जातकर्मचौडमौङ्जीनिबन्धनैः । बैजिकं गाभिकं चैनो द्विजानामपमुज्यते ॥ २७॥

गार्भेरिति ॥ ये गर्भशुद्धये क्रियन्ते ते गार्भाः । होमग्रहणमुपलक्षणम् । गर्भाघानादेरहोमरूपत्वात् । जातस्य यत्कर्म मन्त्रवर्त्सापःप्राशनादिरूपं तज्जात-कर्म । चौडं चूडाकरणकर्म । मौञ्जीनिबन्धनमुपनयनम् । एतेर्बेजिकं प्रति- पिद्धमैथुनसंकल्पादिना पैतृकरेतोदोषाद्यद्यत्पापं, गाभिकं चाशुचिमातृगर्भ-वासजं तद् द्विजातीनामपमृज्यते ॥ २७ ॥

२७. गर्भ संबन्धी (गर्भशृद्धि के लिए किये जाने वाले) होमों से, जात-कर्म, चौड तथा मौञ्जी-निवन्धन से वीर्यसंबन्धी तथा गर्भसंबन्धी द्विजों का पाप अपमृष्ट (साफ, हटाया गया) कर दिया जाता है। जातकर्म=पैदा होते हुए नन्त्र के साथ घी खिलाने आदि कर्म; चौडम्=मुण्डन; मौञ्जीनिबन्धनम्= उपनयन, मूंज की वनी पवित्र मेखला का वाँधना।

# स्वाध्यायेन बतहोंमैस्त्रैविद्येनेज्यया सुतैः । अ महायज्ञैश्व यज्ञैश्च ब्राह्मीयं किञ्चते तनुः ॥ २८ ॥

स्वाध्योयनेति ॥ वेदाध्ययनेन । व्रतिर्मधुमांसवर्जनादिनियमैः, होमैः मावित्रवहामादिभिः, सायंप्रातहोंमैश्च, त्रैविद्याख्येन च, व्रतेष्वप्राधान्यादस्य पृथगुप्तन्यामः । इज्यया ब्रह्मचर्यावस्थायां देविपिपितृतर्पणरूपया, गृहस्थाव-स्थायां पुत्रोत्पादनेन । महायजः पञ्चभिर्वह्मयज्ञादिभिः । यजैज्योतिष्टोमा-दिभिः । ब्राह्मो ब्रह्मप्राप्तियोग्येयं तनुः तन्वविच्छन्न जन्मा क्रियते । कर्म-महङ्गतब्रह्मज्ञानेन मोक्षावाप्तेः ॥ २८ ॥

दुर्द्ध स्वाध्याय में वित्तों में होगों से किया (तीनों वेदों के अध्ययन) में इंग्यों से, पूँतों से (पुत्रोत्पित्त से), महायजों से और यजों से यह शरीर ब्रह्म-संबन्धी (ब्रह्म के गुणों से युक्त अथवा ब्रह्मप्राप्त के योग्य) किया जाता है।

# प्राङ्गनाभिवर्धनात्पुंसो जातकर्म विधीयते । मन्त्रवत्प्राशनं चास्य हिरण्यमधुसपिषाम् ॥ २९ ॥

प्रागिति ॥ नाभिच्छेदनात्प्राक् पुरुषस्य जातकर्माख्यः संस्कारः क्रियते । तदा चास्य स्वगृह्योक्तमन्त्रैः स्वर्णमध्यतानां प्राशनम् ॥ २९॥

२८: महायज्ञा:—पञ्चमहायज्ञाः=(१) संध्या (ब्रह्मयज्ञः), (२) अग्नि-होत्रम् (देवयज्ञः), (३) पितृयज्ञः, (४) अतिथियज्ञः, तथा (५) बलिवेश्व-देवयज्ञः। २९. नाभि के छेदन से पूर्व मृतुष्य का जातकर्म संस्कार किया जाता है और मन्त्रों से इसे स्वर्ण, मधु और घृत का प्राशन [कराया जाता है]।

### नामधेयं दशम्यां तु द्वादश्यां वास्य कारयेत्। पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा नक्षत्रे वा गुणान्विते॥ ३०॥

नामघेयमिति ॥ 'जातकर्म' इति पूर्वश्लोके जन्मनः प्रस्तुतत्वाज्जन्मापेक्ष-यैव दशमे द्वादशे वाऽहिन अस्य शिशोर्नामधेयं स्वमयसंभवेऽन्येन कारयेत् अथवा 'आशौचे च व्यतिकान्ते नामकर्म विधीयते' (शं. स्मृ. २।२) इति शङ्खवचनाद्शमेऽहन्यतीते एकादशाह इति व्याख्येयम् । तत्राप्यकरणे प्रशस्ते तिथौ प्रशस्त एव मुहूर्ते नक्षत्रे च गुणवत्येव ज्योतिषावगते कर्तव्यम् । वाशब्दोऽवधारणे ॥ ३० ॥

३०. पुण्य तिथि या मुहूर्त्त में या गुणों से युक्त नक्षत्र में, दशमी या द्वादशी [तिथि ] को, इसका नामकरण करवायें।

#### मङ्गल्यं ब्राह्मणस्य स्यातक्षस्त्रियस्य बलान्वितम् । वैश्यस्य धनसंयुक्तं शूद्रस्य तु जुगुप्सितम् ॥ ३१॥

मङ्गल्यमिति ॥ व्राह्मणादीनां यथाऋमं मङ्गल-बल-धन-निन्दावाचकानि शुभ-बल-वसु-दीनादीनि नामानि कर्तव्यानि ॥ ३१॥

३१. ब्राह्मण का मङ्गल करने वाला (या मङ्गल से युक्त) क्षत्रिय का बल से युक्त, वैश्य का धन से युक्त, शूद्र का घृणा (या निन्दा) से युक्त [नाम रखे]। इदानीमुपपदिनयमार्थमाह—

# विश्यस्य पुष्टिसंयुक्तं शूद्रस्य प्रेष्यसंयुतम् ॥ ३२॥

शर्मवद्ब्राह्मणस्येति ।। एषां यथाक्रमं शर्म-रक्षा-पुष्टि-प्रैष्यवाचिकानि कर्त-व्यानि शर्म-वर्म-भूति-दासादीनि उपपदानि कार्याणि । उदाहरणानि तु—शुभ-शर्म, बलवर्मा, वसुभूतिः, दीनदासः इति । तथा च यमः—'शर्म देवश्च

२९. नाभिवर्धनम् —नाभिच्छेदनम्

वर्घनम्—छेदनम्। √वृघ् छेदपूर्त्योः ।त्युट्। 'पुंसः'—कु० पुरुषस्य, बलहर्र—of a male child अस्माक मतेन = मनुष्यस्य।

विष्रस्य वर्म त्राता च भूभुजः । भूतिदत्तश्च वैश्यस्य दासः शूद्रस्य कायेरत् ॥' विष्णुपुराणेऽप्युक्तम्—'गर्मवद् व्राह्मणस्योक्तं वर्मेति क्षत्रसंयुतम् । गुप्तदासा-त्मकं नाम प्रशस्तं वैश्यशूद्रयोः ॥ ३२ ॥

३२. ब्राह्मण का 'शर्मन्' वाला, राजा (क्षत्रिय) का रक्षा से युक्त, वैश्य का पुष्टि से युक्त, शूद्र का प्रेप्य से युक्त [नाम रखें]।

#### स्त्रीणां सुखोद्यमकूरं विस्पष्टार्थं मनोहरम् । मङ्गल्यं दीर्घवर्णान्तमाशीर्वादाभिधानवत् ॥ ३३ ॥

स्त्रीणामिति ॥ सुखोच्चार्यमकूरार्थवाचि व्यक्ताभिधेयं मनःप्रीतिजननं मङ्गलवाचि दीर्घस्वरान्तं आशीर्वाचकेनाभिधानेन गव्देनोपेतं स्त्रीणां नाम कर्तव्यम् । यथा यशोदादेवीति ॥ ३३ ॥

३३. स्त्रियों का नाम मुख (सरलता) से बोलने योग्य, अक्रूर (क्रूरता, भयङ्करता से रहित), अत्यन्त स्पष्ट अर्थ बाला, मन को हरने बाला, मङ्गल से युक्त (या मङ्गल करने बाला), दीर्घ स्वर हो अन्त में जिसके ऐसा, आशीर्वाद के अर्थ बाला [रखे]।

# चतुर्थे मासि कर्तव्यं शिशोनिष्त्रमणं गृहात् । षष्ठेऽन्नप्राशनं मासि यद्वेष्टं मङ्गलं कुले ॥ ३४ ॥

चतुर्थे मासीति ।। चतुर्थे मासे बालस्य जन्मगृहान्निष्क्रमणमादित्यदर्श-नार्थ कार्यम् । अन्नप्रान्ञनं च पष्ठे मासे; अथवा कुलधर्मत्वेन यन्मङ्गलमिष्टं तत्कर्तव्यं, तेनोक्तकालादन्यकालेऽपि निष्क्रमणम् । तथा च यमः—'तत-स्तृतीये कर्तव्यं मासि सूर्यस्य दर्शनम्' । सकलसंस्कारशेष(विषय) श्चायम् । तेन नाम्नां शर्मादिकमप्युपपदं कुलाचारेण कर्तव्यम् ।। ३४ ।।

३४. शिशु का चौथे मास में घर से निप्क्रमण (घर से बाहर ले जाना),

३२. शर्मन्—(प्रसन्नता, आनन्द, शान्ति) शर्मन्—(१) मुरते (२) तद्वति । शृणात्यशुभम् । प्रेष्य—(सेवा, दीनता) । शर्मन् =  $\sqrt{2}$  हिंसायाम् । मिनन् । प्रेष्य=प्र  $\sqrt{2}$  ष्—कर्मणि ण्यत्—प्रेरणीयः=नियोज्यः, दासः—अमरः ।

छठे मास में अन्नप्रागन करना चाहिए, [इसके अतिरिक्त], जो मङ्गल (मङ्गल-कार्य) कुल में इष्ट हो [वह भी किया जा सकता है] । के परम्परे कि दू चूडाकर्म द्विजात नं सर्वेषामेव धूर्मतः कि परमेर कि प्रथमेऽब्दे तृतीये व कर्तव्यं जुतिचोदनात् राज्य अप

चूडाकर्मेति ॥ चूडाकरणं प्रथमे वर्षे तृतीये वा द्विजातीनां धर्मतो धर्मार्थ कार्यम्, श्रुतिचोदनात् । 'यत्र वाणाः संपतन्ति कुमं विशिखा इव' इति मन्त्रलिङ्गात् कुलधर्मानुसारेणायं व्यवस्थितविकल्पः । अत एवाश्वलायन-

गृह्यम् (१।१७)—'तृतीये वर्षे चौलं यथाकुल्यमं वा' । ३५ ।। ३५. वेद के कथन के कारण धर्म के लिए सभी द्विजातियों का चूडाकर्म

पहले या तीसरे वर्ष में करना चाहिए।

# गर्भाष्टमेऽढदे कुर्वीत ब्राह्मणस्योपनायनम् । 💥 गर्भादेकादशे राज्ञो गर्भात्तु द्वादशे विश:॥ ३६॥

गर्भाष्टम इति ॥ गर्भवपदिष्टमे वर्षे ब्राह्मणस्योपनायनं कर्तव्यम् । उप-नयनमेवोपनायनम् । 'अन्येपामपि दृश्यते' (पा. ६।३।१३७) इति दीर्घः। गर्भैकादशे क्षत्रियस्य । गर्भद्वादशे बैग्यस्य ॥ ३६ ॥

३६. गर्भ से ८वें वर्ष में ब्राह्मण का, गर्भ से ११वें [वर्ष] में राजा (क्षत्रिय) का और गर्भ से १२वें [वर्ष] में वैश्य का उपनयन करना चाहिए।

#### ब्रह्मवर्चुसकामस्य कार्यं विप्रस्य पञ्चमे । राज्ञो बलाथिनः षष्ठे वैश्यस्येहाथिनोऽष्टमे ॥३७॥

ब्रह्मवर्चमकामस्येति ॥ वेदाध्ययनतदर्थज्ञानादिप्रकर्पकृते तेजो ब्रह्म-वर्चसं, तत्कामस्य ब्राह्मणस्य गर्भपञ्चमे वर्षे उपनयनं कार्यम् । क्षत्रियस्य-हस्त्यश्वादिराज्यबलाथिनो गर्भपष्ठे। वैश्यस्य वहुकृष्यादिचेष्टाथिनो गर्भाष्टमे, गर्भवर्षाणामेव प्रकृतत्वात् ॥ यद्यपि वालस्य कामना न संभवति, तथापि तित्पतुरेव तद्गतफलकामना तस्मिन्न्पचर्यते ॥ ३७ ॥

३७. ब्रह्मवर्चस को चाहने वाले ब्राह्मण का [गर्भ से] ५वें में, बल को ३4ं. चौलम्=चौडम्

चाहने वाले क्षत्रिय का छठे में, ईहार्थी वैश्य का आठवें में [उपनयन करना चाहिए]। यीक्षा का क्षे

#### आ षोडशाद्बाह्मणस्य सावित्री नातिवर्तते । आ द्वाविशात्क्षत्रबन्धो पुनिशतिवशः ॥ ३८ ॥

आ षोडशादिति ।। अभिविधावाङ । ब्राह्मणक्षत्रियविशामुक्ताष्टमैका-दशहादशवर्षद्वैगुण्यस्य िव क्षतत्वात् षोडशवर्षपर्यन्तं ब्राह्मणस्य सावित्र्यर्थे वचनमुपनयनं नातिकान्तकालं भवित । क्षत्रियस्य द्वाविशतिवर्षपर्यन्तम् । वैश्यस्य चतुर्विशतिवर्षपर्यन्तम् । अत्र मर्यादायामाङः । केचिद् व्याख्यापयन्ति यमवचनदर्शनात् । तथा च यमः— 'पितता यस्य मावित्री दशवर्षाणि पञ्च च । ब्राह्मणस्य विशेषेण तथा राजन्यवैश्ययोः ॥ प्रायश्चित्तं भवेदेपां प्रोवाच वदतां वरः । विवस्त्रतः मुतः श्रीमान् यमो धर्मार्थतत्त्वित् ॥ सिशखं वपनं कृत्व। व्रतं कुर्यात्समाहितः । हिवष्यं भोजयेदन्नं ब्राह्मणान्मप्त पञ्च वा' ॥ ३८ ॥

३८. १६वें [वर्ष तक] ब्राह्मण की, १२वें तक क्षत्रिय की, २४वें तक वैश्य की सावित्री अतिकान्तकाल नहीं होती: अर्थात्, इस इस आयु तक इनका सावित्री के लिए उपनयन किया जा सकता है।
अत अर्थे त्रियों प्राप्त यथाकालमसंस्कृताः ।

अत ऊर्ध्व त्रेयोऽप्येते यथाकालमसंस्कृताः । सावित्रीपतिता वात्या भवन्त्यार्यविगहिताः ॥ ३९ ॥

३७. ईहार्थी—-कुलेंजूकः वहुकृष्यादिवेण्टार्थी बलहरः—who longs for (success in his) business.

ब्रह्मवर्चसम्—ब्रह्मणो वेदस्य तपसो वा वर्चस्तेजः । ब्रह्महस्तिभ्यां वर्चसः' ५.४.७८—इति अच् । ब्राह्मणस्य वृत्ताध्ययनद्धिः अमरः ।

भरतोऽमरकोषटोकायाम्—'वेदबोधितस्याचारस्य परिपालनं वृत्तम् । व्रत-व्रतग्रहणपूर्वकं गुरुमुखेन वेदाभ्यासोऽध्ययनम् । तयोऋद्धिस्तत्परिपालनकृत-स्तेजस उपचयो ब्रह्मवर्चसं स्यात् । ''तपः स्वाध्यायजंच तेजस्तु ब्रह्मवर्चसम्'' (जटाधरः)'।

े ३८. उपनयनम्—अध्ययनार्थमाचार्यस्य उप समीपं नीयते येन कर्मणा । उप√नी—त्युट् । ब्राह्मणक्षत्रियवैश्यानां यज्ञसूत्रधारणादिरूपप्रधानसंस्कारः ।

अत अर्ध्वमिति ।। एते ब्राह्मणादयो यथाकालं यो यस्यानुकिष्कोऽप्यु-पनयनकाल उवतः षोडशवर्षादिपर्यन्तम्, तत्रासंस्कृतास्तदूर्ध्व सािवत्रीपितता उपनयनहीनाः शिष्टगिह्ता 'त्रात्य'संज्ञा भवन्ति । संज्ञाप्रयोजनं च 'त्रात्यानां याजनं कृत्वा' (११।१९७) इत्यादिना व्यवहारसिद्धिः ॥ ३९ ॥

३९. इसके बाद ये तीनों [जिनका] ठीक समय संस्कार नहीं हुआ है, सावित्री से पतित हुए हुए (उपनयनहीन), आर्य-निन्दित व्रात्य हो जाते हैं।

#### नैतैरपूर्तैर्विधिवदापद्यपि हि कहिचित्। ब्राह्मान् यौनांश्च संबन्धानाचरेद् ब्राह्मणः सह।। ४०॥

नैतिरिति ।। एतैरपूर्तैव्रित्यिर्यथाविधिप्रायिः चत्तमकृतविद्धः सह आपत्काले-ऽपि कदाचिदध्यापनकन्यादानादीन्संबन्धान् ब्राह्मणो नान्तिष्ठेत् ॥ ४० ॥

४०. विधिपूर्वक पवित्र न हुए हुओं (यथाविधि जिन्होने प्रायदिचत्त नहीं किया है ऐसों) के साथ आपत्काल में भी कभी ब्राह्मण ब्राह्म और यौन सम्बन्ध न करे।

#### कार्ष्णरौरवबास्तानि चर्माणि ब्रह्मचारिणः। वसीरन्नानुपूर्व्येण शाणक्षौमाविकानि च।। ४१॥

कार्ष्णरौरवबास्तानीति ।। कार्ष्ण इति विशेषानभिघानेऽपि मृगिविशेषो रुरुसाहचर्यात् 'हारिणमैणेयं वा कार्ष्णं वा ब्राह्मणस्य' इत्यापस्तम्बवचनाच्च कृष्णमृगो गृह्मते । कृष्णमृगरुरुच्छागचर्माणि ब्रह्मचारिण उत्तरीयाणि वसी-रन् । 'चर्माण्युत्तरीयाणि' इति गृह्मवचनात् । तथा शणक्षुमामेषलोमभवान्य-घोवसनानि ब्राह्मणादयः क्रमेण परिद्यीरन् ॥ ४१ ॥

३९. व्रात्यः—व्रातो व्यालादिः स इव अथवा व्रातात् समूहात्त्यवित । यत् । दशसंस्काररहितः । अव्यवहार्यः । संस्कारहीनः । जातिमात्रोपजीवी ।

४०. ब्राह्म=ब्रह्म (वेद, विद्या) संबन्धी । ब्राह्मसम्बन्धः=अध्यापनसंबन्धः यौनसंबन्धः=विवाहसंबन्धः । अनुकुरुलकं यौनान्—कन्यादानादीन् । आदि कथनेन कन्याग्रहणमपि । अथवा कन्यादानम्—इत्यत्रे।भयविधोऽर्थः—१ कन्या-दानम्; २. कन्या-आदानम् ।

Duan 921 25,

४१. क्रमशः (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य) ब्रह्मचारी [उत्तरीय=उपरिवस्तर-रूप में] कृष्णमृग, रुरुमृग तथा अज (बकरे) के चर्मों को [तथा अधोवस्त्ररूप में] सन, क्षुमा तथा ऊन के बने [वस्त्र] पहने ।

न्यार्थ मौञ्जी त्रिवृत्समा श्लक्ष्णा कार्या विप्रस्य मेखला ।

#### क्षत्रियस्य तु मौर्वी ज्या वैश्यस्य शणतान्तवी ॥ ४२ ॥

मौक्जीति ॥ मुक्जमयी त्रिगुणा समगुणत्रयनिर्मिता सुखस्पर्शा ब्राह्मणस्य मेखला कर्तव्या । क्षत्रियस्य मूर्वामयी ज्या धनुर्गुणरूपा मेखला । अतो ज्या- त्विवनाशापत्तेस्त्रिवृत्त्वं नास्तीति मेधातिथि-गोविन्दराजौ । वैश्यस्य शणसूत्र- मयी । अत्र त्रैगुण्यमनुवर्तत एव । 'त्रिगुणाः प्रदक्षिणा मेखलाः' इति सामा- न्येन प्रचेतसा त्रैगुण्याभिधानात् ॥ ४२ ॥

अर. विप्र की मेखला मूंज की बनी हुई, तीन समान रिस्सियों से बेटी हुई चिकनी बनायी जानी चाहिए। क्षत्रिय की मूर्वी से बनी ज्या (प्रत्यञ्चा) [मेखला बनायी जानी चाहिए], वैश्य की सन के तन्तुओं से बनी हुई...

#### मुञ्जालाभे तु कर्तव्याः कुशाश्मन्तकबल्वजैः। त्रिवृता ग्रन्थिनकेन त्रिभिः पञ्चभिरेव वा ॥ ४३॥

मुञ्जालाभे त्विति ॥ कर्तव्या इति बहुवचननिर्देशाद् ब्रह्मचारित्रयस्य प्रकृत-त्वान्मुख्यालाभे त्रिष्वप्यपेक्षायाः समत्वात्कौशादीनां च तिसृणां विधाना-न्मुञ्जाद्यलाभ इति बोद्धव्यम् । कर्तव्या इति बहुवचनमुपपन्नतरम् । भिन्नजाति-संबन्धितयेति ब्रुवाणस्य मेधातिथेरिप बहुवचनपाठः संमतः । मुञ्जाद्यलाभे बाह्मणादीनां त्रयाणां यथात्रमं कुशादिभिस्तृणविशेपैमेखलाः कार्याः । त्रिगुणे-नैकग्रन्थिना युक्तास्त्रिभिर्वा पञ्चभिर्वा । अत्र च वाशब्दनिर्देशाद् ग्रन्थीनां न विप्रादिभिः क्रमेण संबन्धः किंतु सर्वत्र यथाकुलाचारं विकल्पः । ग्रन्थि-भेदश्चायं मुख्यामुख्यापेक्षासंभवाद् ग्रहीतव्यः ॥ ४३ ॥

४१. क्षुमा-सन (पटसन) का ही एक भेद।

४२. 'त्रिवृत्समा' क्षत्रिय तथा वैश्य की मेखला के विशेषणरूप में भी आयेगा।

४३. मुञ्जा [आदि] के न मिलने पर कुशा, अश्मन्तक तथा बल्वज से [क्रमशः] तीन सूत्रों से बंटी हुई एक गंठ से तीन या पाँच [गाँठों] से [मेखला] बनाई जानी चाहिए।

#### कार्पासमुपवीतं स्याद्विप्रस्योध्ववृतं त्रिवृत् । शणसूत्रमयं राज्ञो वैश्यस्याविकसौत्रिकम् ॥ ४४॥

कार्पासमिति ॥ यदीयिवन्यासिवशेषस्योपवीतसंज्ञां वक्ष्यिति तद्धिमित्राह्मणस्य कार्पासम्, क्षित्रयस्य गणसूत्रमयम्, वैश्यस्य मेपलोमिनिमितम् । त्रिवृदिति त्रिगुणं कृत्वा ऊर्ध्ववृतं दक्षिणावितिनम् । एतच्च सर्वत्र संबध्यते । यद्यपि गुणत्रयमेवोर्ध्ववृतं मनुनोक्त तथापि तन्त्रिगुणीकृत्याधोवृतं त्रिगुणं कार्यम् । तदुक्तं छन्दोगनिगिग्दं—'ऊर्ध्व तु त्रिवृतं कार्य तन्तुत्रयमधोवृतम् । त्रिवृतं चोपवीतं स्यानस्यैको ग्रन्थिरिप्यते ॥' देवलोऽप्याह—'यज्ञोपवीतं कुर्वीत सूत्राणि नवतन्तवः' ॥ ४४ ॥

४४. ब्राह्मण का यज्ञोपनीत कपास का बना हुआ उर्ध्ववृत तथा तीन सूत्रों से बटा हुआ हो, क्षत्रिय का सन के सूत्र से बना हुआ, बैध्य का ऊन के सूत्र से बना हुआ। [ऊर्ध्ववृत तथा तिवृत क्षत्रिय ओर बैध्य के उपवीत के विशेषण के रूप में भी लिया जायेगा।]

#### ब्राह्मणो बैल्वपालाशौ क्षत्त्रियो वाटखादिरौ। पैलवौदुम्बरौ वैश्यो दण्डानर्हन्ति धर्मतः॥ ४५॥

त्राह्मण इति ॥ यद्यपि द्वन्द्वनिर्देशेन समुच्चयावगमाद्वारणमिप समुच्चित-स्यैव प्राप्तं तथापि 'केगान्तिको ब्राह्मणस्य दण्डः कार्यः' (२।४६) इति, तथा प्रतिगृद्धोप्सतं दण्डम्' (२।४८) इति विधावेकत्वस्य विवक्षितत्वात् 'बैल्वः पालाशो वा दण्डः' इति वासिप्ठे विकल्पदर्शनादेकस्यैव दण्डस्य धारणविक-लिपतयोरेवैकत्राह्मणसंवन्धात्समुच्चयो द्वन्द्वेनानूद्यते । ब्राह्मणादयो विकल्पेन द्वौ द्वौ दण्डौ वक्ष्यमाणकार्ये कर्तुमर्हन्ति ॥ ४५ ॥

४३. अश्मन्तकः—तृणविशेषः। अश्मानमन्तयति । बल्वजः—तृणविशेषः। ४४. ऊर्ध्ववृतम्—कु० दक्षिणावर्तितम्—ब० twisted to the right. जिसे दाई ओर बटा गया है।

४५. धर्म के अनुसार ब्राह्मण बिल्व या पलाश के बने हुए, क्षत्रिय वट या खिदर के बने हुए, वैश्य पीलु या उदुम्बर के बने हुए दंडों के (ग्रहण करने के) योग्य है (दंड ग्रहण करे)।

केशान्तिको ब्राह्मणस्य दण्डः कार्यः प्रमाणतः । ललाटसंमितो राज्ञः स्यात् तु नासान्तिको विशः /। ४६॥

केशान्तिक इति ॥ केशललाटनासिकापर्यन्तपरिमाणक्रमेण ब्राह्मणादीनां दण्डाः कर्तव्याः॥ ४६॥

४६. परिमाण (माप) से ब्राह्मण का दंड वालों के सिरे तक, क्षत्रिय का माथे तक के माप का और वैश्य का नाक के अन्त (सिरे, नोक) तक होवे।

ऋजवस्ते तु सर्वे स्युरव्रणाः सौम्यदर्शनाः । अनुद्वेगकरा नॄणां सत्वचोऽनग्निदूषिताः ॥ ४७ ॥

ऋजव इति ॥ ते दण्डा अव्रणा अक्षताः शोभनदर्शनाः सवल्कला अग्नि-दाहरहिता भवेयुः ॥ ४७ ॥

४७. वे सब डंडे सीधे, अक्षत, सौम्यदर्शन (देखने में अच्छे लगने वाले, आह्लादक), लोगों को उद्विग्न (भय से चञ्चल) न करने वाले, त्वचा से युक्त तथा अग्नि से अदूषित हों।

न च तैः प्राणिजातम्द्वेजनीयमित्याह—

प्रतिगृह्योप्सितं दण्डमुपस्थाय च भास्करम् । प्रदक्षिणं परीत्याग्नि चरेद्भक्षं यथाविधि ॥ ४८ ॥

प्रतिगृह्येप्सितमिति ॥ उक्तलक्षणं प्राप्तुमिष्टं दण्डं गृहीत्वा आदित्याभि-मुखं स्थित्वाग्नि प्रदक्षिणीकृत्य यथाविधि भैक्षं याचेत् ॥ ४८॥

४८. इष्ट दंड को ग्रहण करके सूर्य के अभिमुख स्थित होकर (सूर्य-पूजन करके) दाई ओर से अग्नि के चारों ओर घूमकर (प्रदक्षिणा करके) विधि के अनुसार भिक्षा के लिए अटन करे।

४८. प्रदक्षिणं परीत्य—कु० प्रदक्षिणीकृत्य । बलहरः—'प्रदक्षिणम् इत्यस्य पृथग् अर्थ करोति—turning his right hand towards it. नायमर्थः साघुः ।

#### भवत्पूर्वं चरे द्भैक्षमुपनीतो द्विजोत्तमः । भवन्मध्यं तु राजन्यो वैश्यस्तु भवदुत्तरम् ॥ ४९ ॥

भवदिति ।। ब्राह्मणो 'भवति भिक्षां देहि' इति भवच्छब्दपूर्व भिक्षां याचन् वाक्यमुच्चारयेत् । क्षत्रियो 'भिक्षां भवति देहि' इति भवन्मध्यम् । वैश्यो 'भिक्षां देहि भवति' इति भवदुत्तरम् ।। ४९ ॥

४९. उपवीत (जिसका यज्ञोपवीत अथवा उपनयन-संस्कार हो गया है, वह) श्रेष्ठ ब्राह्मण 'भवत्' को पहले [प्रयुक्त करके] भिक्षा मांगे (—भवित भिक्षां देहि), क्षत्रिय भवत् को मध्य में (भिक्षां भवित देहि) तथा वैश्य बाद में (भिक्षां देहि भवित) [प्रयुक्त करके भिक्षा मांगे]।

#### मातरं वा स्वसारं वा मातुर्वा भगिनों निजाम्। भिक्षेत भिक्षां प्रथमं या चैनं नावमानयेत्॥ ५०॥

मातरं वेति ॥ उपनयनाङ्गभूतां भिक्षां प्रथमं मातरं भिगनीं वा मातुर्वा-भिगनीं सहोदरां याचेत् । या चैनं ब्रह्मचारिणं प्रत्याख्यानेन नावमन्येत । पूर्वासंभव उत्तरापरिग्रहः ॥ ५० ॥

५०. पहली भिक्षा माँ, बहन, या अपनी मासी (माँ की बहन) से मांगे जिसके इसका अवमान करने की संभावना नहीं है [अर्थात् इनमें से कोई मना नहीं करेगा—इनमें भी पहला-पहला मुख्य है। उससे प्राप्य न होने पर अगले से मांगे]।

#### सभाहत्य तु तद्भक्षं यावदन्नममायया । निवेद्य गुरवेऽश्नीयादाचम्य प्राङमुखः शुचिः ॥५१॥

समाहत्येति ।। तद्भैक्षं बहुभ्य आहृत्य यावदन्नं तृप्तिमात्रोचितं गुरवे निवेद्य निवेदनं कृत्वा अमायया न कदन्नेन सदन्नं प्रच्छाद्यैवमेतद्गुरुर्ग्रहीष्यतीत्यादि-मायाव्यतिरेकेण तदनुज्ञात आचमनं कृत्वा शुचिः सन् प्राङमुखो भुञ्जीत ॥५१॥

५१. जितने की आवश्यकता है उतना वह अन्न लाकर, बिना छल (चालाकी) के गुरु के सन्मुख निवेदन करके, आचमन करके, पूर्व की ओर मुंह किये हुए पवित्र हुआ हुआ खाये।

#### इदानीं काम्यभोजनमाह---

#### आयुष्यं प्राङमुखो भुङ्कते यशस्यं दक्षिणामुखः । श्रियं प्रत्यङमुखो भुङक्ते ऋतं भुङक्ते ह्युदङमुखः ॥५२॥

अयुष्यमिति ॥ अयुषे हितमन्नं प्राङ्गमुखो भुङ्गते । आयुःकामः प्राङ्गमुखो भुङ्गत इत्यर्थः । यशसे हितं दक्षिणामुखः । श्रियमिच्छन्प्रत्यङमुखः । ऋतं सत्यं तत्फलमिच्छन्नदङम्खो भुञ्जीत ॥५२॥

५२. पूर्व की ओर मुँह किये हुए आयु के लिए हितकर [अन्न] खाता है, दक्षिण की ओर मुँह किये हुए यश के लिए हितकर [अन्न], पश्चिम की ओर मुँह किये हुए श्री को, उत्तर की ओर मुँह किये ऋत को खाता है।

#### उपस्पृश्य 🍇 द्विजो नित्यमन्नमद्यात्समाहितः ।

#### भुक्तवा चोपस्पृशेत्सम्यगद्भिः खानि च संस्पृशेत् ॥ ५३ ॥

उपस्पृश्येति ।। 'निवेद्य गुरवेऽश्नीयादाचम्य (२।५१) इति यद्यपि भोज-नात्रागाचमनं विहितं तथापि 'अद्भिः खानि च संस्पृशेत्' इति गुणविधाना-र्थोऽनुवादः । नित्यं ब्रह्मचर्यानन्तरमपि द्विज आचम्यान्नं भुञ्जीत । समा-हितो जन्यमनाः भुक्तवा चाचामेदिति । सम्यग्ययाग स्त्रम् । तेन 'प्रक्षाल्य हस्तौ पादौ च त्रिः पिबेदम्ब वीक्षितम्' इत्यादि दक्षाद्यक्तमपि संगृहणाति । जलेन खानीन्द्रियाणि पट् छिद्राणि च स्पृशेत्, तानि च शिरःस्थानि घाण-चअःश्रोत्रादीनि ग्रहीतव्यानि । 'खानि चोपस्पृशेच्छीर्षण्यानि' इति गौतम-वचनात्। उपस्पर्शनं कृत्वा खानि संस्पृशेदिति पृथग्विधानात्त्रिरब्भक्षणमात्र-माचमनम्, खस्पर्शनादिकमितिकर्तव्यतेति दिशतम्।। ५३।।

५२. दिशाविशेष की ओर मुँह करके खाने का फल--दिशा फल

पूर्व

आयु

दक्षिण

यश श्री

पश्चिम

उत्तर कित्र ऋतम् =विश्वस्य शाश्वतिनयम्। 'ऋतंच सत्यं चाभीद्वात् तपमोऽध्यजायत' 'ऋतं विदिष्यामि सत्यं वृदिष्यामि' इत्येवं बहुत्र श्रुति गु ऋतसत्ययोः पृथङ निदशः ।

५३. द्विज नित्य आचमन करके घ्यान में लीन होकर (अनन्यमन होकर, एकाग्र होकर) अन्न खाये, और खाकर [फिर] आचमन करे और जल से [शिर में स्थित] इन्द्रियों का या छः छिद्रों का स्पर्श करे। (छः छिद्र—दो आँखें, दो कान, दो नासिकारन्ध्र)।

# पूजयेदशनं नित्यमद्याच्चैतदकुत्सयन् । दृष्ट्वा हृष्येत्प्रसीदेच्च प्रतिनन्देच्च सर्वशः ॥ ५४॥

पूजयेदशनमिति ॥ सर्वदा अन्नं पूजयेत्प्राणार्थत्वेन ध्यायेत् । तदुक्तमादि-पुराणे—'अन्नं विष्णुः स्वयं प्राहं' इत्यनुवृत्तौ 'प्राणार्थं मां सदा ध्यायेत्स मां संपूजयेत्सदा । अनिन्दंश्चैतदद्यात्तु दृष्ट्वा हृष्येत् प्रसीदेच्च' इति । हेत्वन्तरमिप खेदमन्नदर्शने त्यजेत् । प्रतिनन्देत् नित्यमस्माकमेतदिस्त्वत्यभिधाय वन्दनं प्रतिनन्दनम् । तदुक्तमादिपुराणे—'अन्नं दृष्ट्वा प्रणम्यादौ प्राञ्जिलः कथयेत्ततः। अस्माकं नित्यमस्त्वेतदिति भक्त्या स्तुवन्नमेत् ॥" सर्वशः सर्वमन्नम् ॥ ५४ ॥ ५४ भोजन की सर्वथा पूजा करे और न निन्दा करता हुआ खाये; देख करहृष्ट तथा प्रसन्न हो तथा सब प्रकार से अभिनन्दन करे ।

## पूजितं ह्यशनं नित्यं बलमूर्जं च यच्छति । अपूजितं तु तद्भवतमुभयं नाशयेदिदम् ॥ ५५ ॥

पूजितमिति ॥ यस्मात्पूजितमन्नं सामर्थ्य वीर्यं च ददाति, अपूजितं पुन-रेतदुभयं नाशयति; तस्मात्सर्वदाऽन्नं पूजयेदिति पूर्वेणैकवाक्यतापन्नमिदं फलश्रवणम् । संध्यावन्दनादावुपात्तदुरितक्षयवन्नित्यं कामनाविषयत्वेनापि नित्यश्रुतिरिवहता नित्यश्रुतिविरोघात् । फलश्रवणं स्तुत्यर्थमिति तु मेघातिथि-गोविन्दराजौ ॥ ५५ ॥

५५ पूजा किया गया (सन्मान किया गया) भोजन बल और ऊर्ज (शक्ति, एनर्जी) देता है और अपूजित वह [अन्न] खाया हुआ इन दोनों को नष्ट कर देता है।

नोच्छिष्टं कस्यचिद् दद्यान्नाद्याच्चैव तथान्तरा । न चैवात्यशनं कुर्यान्न चोच्छिष्टः क्वचिद् व्रजेत् ॥५६॥ नोच्छिष्टमिति ।। भुक्तावशेषं कस्यचिन्न दद्यात् । चतुर्थ्या प्राप्तायां संबन्ध-मात्रविवक्षया षष्ठी । अनेनैव सामान्यिनषेषेन शूद्रस्याप्युच्छिष्टदानिनषेषे सिद्धे 'नोच्छिष्टं न हविष्कृतम्' (४।८०) इति शूद्रगोचरिनषेष्यस्चातुर्थस्नातकत्रत-त्वार्थः । दिवासायंभोजनयोश्च मध्ये न भुञ्जीत, वारद्वयेऽप्यतिभोजनं न कुर्यात् । नातिसौहित्यमाचरेदिति चातुर्थस्नातकत्रतार्थम् । उच्छिष्टः सन् क्विचन्न गच्छेत् ॥ ५६ ॥

५६ किसी को जूठा [अन्न] न दे तथा [दो भोजनों के] मध्य में न खाए, और न ही अति भोजन करे, जूठा हुआ हुआ कहीं न जाए। जूठा हुआ हुआ—— खाने के बाद मुँह हाथ बिना घोए।

अतिभोजने दोपमाह--

#### अनारोग्यमनायुष्यमस्वग्यं चातिभोजनम् । अपुण्यं लोकविद्विष्टं तस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ ५७ ॥

अनारोग्यमिति ।। अरोगो रोगाभावः, तस्मै हितमारोग्यम्, आयुषे हित-मायुष्यम् । यस्मादितभोजनमनारोग्यमनायुष्यं च भवति, अजीर्णजनकत्वेन रोगमरणहेतुत्वात् । अस्वर्ग्य च स्वर्गहेतुयागादिविरोधित्वात् । अपुण्यमित-रपुण्यप्रतिपक्षत्वात् । लोकविद्विष्टं बहुभोजितया लोकैनिन्दनात् । तस्मात्तन्न कुर्यात् ॥ ५७ ॥

५७. अतिभोजन आरोग्य के लिए अहितकारी, आयु को कम करने वाला, अस्वर्ग्य, अपुण्य, लोक से विद्विष्ट [है], इस लिए उसका परिवर्जन करे।

# बाह्येण विप्रस्तीर्थेन नित्यकालमुपस्पृशेत्। कायत्रैदिशिकाभ्यां वा न पित्र्येण कदाचन ॥५८॥

ब्राह्मोणेति ॥ ब्राह्मादिसंज्ञेयं शास्त्रे संव्यवहारार्था स्तुत्यर्था च । नतु मुख्यं ब्रह्मदेवताकत्वं संभवति; अयागरूपत्वात् । 'तीर्थं'शब्दोऽपि पावनगुणयोगात् ब्राह्मोण तीर्थेन सर्वदा विप्रादिराचामेत् । कः प्रजापितस्तदीयः कायः, 'तस्येदम्' (पा. ४।३।१२०) इत्यण् । इकारश्चान्तादेशः । त्रैदिशको देवंस्ताभ्यां वा । पित्र्येण तु तीर्थेन न कदाचिदाचामेत्, अप्रसिद्धत्वात् ॥ ५८ ॥

५७. लोक विद्विष्टम्—कु० 'बहुभोजितया लोकैनिन्दनात्।' अस्माकं मतेना-तिभोजी जनो लोकविद्विष्टो यतस्तस्य कारणाद् बहवो भोजनं न प्राप्नुवन्ति ।

५८. ब्राह्मण सदा ब्राह्मण तीर्थ, प्रजापितसंबन्धी [तीर्थ], से देवसंबन्धी [तीर्थ], से देवसंबन्धी [तीर्थ] से आचमन करे; पितर-संबन्धी तीर्थ से कभी नही [आचमन करे] ।

ब्राह्मादितीर्थान्याह—

#### अङ्गुष्ठम्लस्य तले ब्राह्मं तीर्थं प्रचक्षते । कायमङ्गुलिम्लेऽग्रे दैवं पित्र्यं तयोरधः ॥ ५९ ॥

अङ्गुष्ठमूलस्येति ॥ अङ्गुष्ठमूलस्याधोभागे ब्राह्मं, कनिष्ठाङ्गं लिमूले कायम्, अङ्गुलीनामग्रे दैवं, अङ्गुष्ठप्रदेशिन्योर्मध्ये पित्र्यं तीर्थं मन्वादय आहुः । यद्यपि कायमङ्गुलिमूले, तयोरघ इत्यत्र चाङ्गुलिमात्रं श्रुतं तथापि स्मृत्यन्तराद्विशेष-परिग्रहः । तथा च याज्ञवल्क्यः (२।१९)— किनिष्ठादेशिन्यङ्गुष्ठमूलान्यग्रं करस्य च । प्रजापतिपितृत्रह्मदेवतीर्थान्यनुक्रमात् ॥ ५९ ॥

५९. ॲगूठे के मूल तल में ब्राह्म तीर्थ, [किनिष्ठिका] उँगली के मूल में काय (कसम्बन्धी—प्रजापितसंबन्धी) [तीर्थ] [उँगलियों के] अग्रभाग में देवसंबन्धी [तीर्थ] कहते हैं, अँगूठे तथा तर्जनी (प्रदेशिका) के नीचे पितरसंबन्धी [तीर्थ कहते हैं।]

सामान्येनोपदिष्टस्याचमनस्यानुष्ठानक्रममाह---

# त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विः प्रमृज्यात्ततो मुखम्। खानि चैव स्पृशेदिः द्वरात्मानं शिर एव च ॥ ६०॥

त्रिराचामेदिति ॥ पूर्वं ब्राह्मादितीर्थेन जलगण्डूषत्रयं पिबेत् । अनन्तरं संवृत्यौष्ठावरौ वारद्वयमङ्गुष्ठमूलेन संमृज्यात् । 'संवृत्याङ्गुष्ठमूलेन द्विः प्रमृज्यात्तो मुखम्' इति दक्षेण विशेषाभिधानात् । खानि चेन्द्रियाणि जलेन स्पृशेत् । मुख्यस्य सिन्नधानान्मुखखान्येव । गौतमोऽप्याह—'खानि चोष-स्पृशेच्छीर्षण्यानि', 'हद्यन्तज्योतिः पुरुषः' (बृह. ४।३।७) इत्युपनिषत्सु हृदयदेशत्वेनात्मनः श्रवणादात्मानं हृदयं शिरश्चाद्भिरेव स्पृशेत् ॥ ६० ॥ ६०. पहले तीन बार जल का आचमन करे, उसके अनन्तर मुख का दो बार संमार्जन करके (पोंछकर) जल से इन्द्रियों का (शिर में स्थित छिद्रों-इन्द्रियों को) आत्मा [के निवास स्थान हृदय] को और सिर का [जल से स्पर्श करे]

#### अनुष्णाभिरफेनाभिरिद्भस्तीर्थेन धर्मवित्। शौचेप्सुः सर्वदाचामेदेकान्ते प्रागुदङमुखः॥ ६१॥

अनुष्णाभिरिति ॥ अनुष्णीकृताभिः फेनर्वाजताभिर्नाह्यादितीर्थेन शौर मिच्छन्नेकान्ते जनैरनाकीर्णे शुचिदेश इत्यर्थः । प्राङ्गमुख उदङ्गमुखो वा सर्वदा-चामेत् । आपस्तम्बेन 'तप्ताभिश्च कारणात्' इत्यभिधानाद् व्याध्यादिकारण-व्यतिरेकेण नाचामेत् । व्याध्यादौ तु उष्णीकृताभिरप्याचमने दोषाभावः : तीर्थव्यतिरेकेणाचमने शौचाभाव इति दर्शयितुमुक्तस्यापि तीर्थस्य पुन-र्वचनम् ॥ ६१ ॥

६१. अनुष्ण (जो गर्म न हो), फेन से रहित जल से, तीर्थ (हाथ) से, धर्म को जानने वाला, शुद्धता को चाहने वाला सदा एकान्त में पूर्व या उत्तर की ओर मुँह किए हुये आचमन करे।

आचमनजलपरिमाणमाह—

# हृद्गाभिः पूयते विप्रः कण्ठगाभिस्तु भूमिपः। वैश्योऽद्भिः प्राशिताभिस्तु शूद्रः स्पृष्टाभिरन्ततः॥ ६२॥

हृद्गाभिरिति ॥ ब्राह्मणो हृदयगामिनीभिः, क्षत्रियः कण्ठगामिनीभिः, वैश्योऽन्तरास्यप्रविष्टाभिः कण्ठमप्राप्ताभिरिष, शूद्रो जिह्वौष्ठान्तेनापि स्पृष्टा-भिरिद्धः पूतो भवति । अन्तत इति तृतीयार्थे तिसः॥ ६२ ॥

६२. हृदय तक गए हुये जलों से विप्र, कण्ठ तक गये हुए जलों से राजा, प्राशित (मुँह में गए हुए) जलों से वैश्य,[होठों के] सिरे से छुए हुए जलों से शू. पवित्र कर दिया जाता है।

आचमनाङ्गतामुपवीतस्य दर्शयितुमुपवीतलक्षणं ततः प्रसङ्गेन प्राचीना-चीतीनिवीत्यादिलक्षणमाह---

#### उद्धृते दक्षिणे पाणावुपवीत्युच्यते द्विजः । सक्ये प्राचीन आवीती निवीती कण्ठसज्जने ॥ ६३ ॥

उद्धृते इति ।। दक्षिणे पाणावुद्धृते वामस्कन्घस्थिते दक्षिणस्कन्धावलम्बे यज्ञमूत्रे वस्त्रे वोपवीती द्विजः कथ्यते । वामगाणावुद्धृते दक्षिणस्कन्धस्थिते वामस्कन्धावलम्बे प्राचीनावीती भण्यते। सन्ये प्राचीन आवीतीति छन्दोऽनु-रोघादुक्तम् तथा च गोभिलः—'दक्षिणं बाहुमुद्धृत्य शिरोऽवधाय सन्येंऽसे प्रतिष्ठापयित दक्षिणस्कन्धमवलम्बनं भवत्येवं यज्ञोपवीती भवति'। सन्यं बाहुमुद्धृत्य शिरोऽवधाय दक्षिणेंऽसे प्रतिष्ठापयित सन्यं कक्षमवलम्बनं भव-त्येवं प्राचीनावीती भवति। निवीती कण्ठसज्जन इति। शिरोऽवधाय दक्षि-णपाण्यादावप्यनुद्धृते कण्ठादेव सज्जने ऋजुप्रालम्बे यज्ञसूत्रे वस्त्रे च निवीती भवति।। ६३।।

६३. द्विज दायें हाथ के उठे हुए होने पर उपवीती, बायें [हाथ के उठे हुए होने] पर प्राचीनावीती, कण्ठ से [यज्ञोपवीत के] लटकने हुए होने पर निवीती कहलाता है।

# मेखलामजिनं दण्डमुपवीतं कमण्डलुम् । अप्सु प्रास्य विनष्टानि गृह्णीतान्यानि मन्त्रवत् ॥ ६४॥

मेखलामिति ॥ मेखलादीनि विनष्टानि भिन्नानि छिन्नानि च जले प्रक्षि-प्यान्यानि स्वस्वगृह्योक्तमन्नैर्गृह्णीयात् ॥ ६४॥

६४. जीर्ण हुए हुए मेखला, [मृग] चर्म, दण्ड, यज्ञोपवीत, कमण्डलु को भिन्नछिन्न या जल में फेंककर मन्त्र के साथ (मन्त्रोच्चारण के साथ) दूसरे (नये) ग्रहण करे।

# केशान्तः षोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य विधीयते । ्राजन्यबन्धोद्वीविशे वैश्यस्य द्वचिधके ततः । ६५ ॥

केशान्त इति ।। केशान्तारूयो गृह्योक्तसंस्कारो 'गर्भादिसंख्या वर्षाणाम्' इति बौघायनवचनाद् गर्भषोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य, क्षत्रियस्य गर्भद्वाविशे, वैश्यस्य ततो द्वचिके गर्भचतुर्विशे कर्तव्यः ।। ६५ ॥

६३. (जब दायाँ हाथ उठता है—उस समय यज्ञोपवीत या वस्त्र बायें कन्चे पर स्थित होता है और दायें कन्चे से लटक रहा होता है। जब बायां हाथ उठता है उस समय यज्ञोपवीत दायें कन्चे पर स्थित होता है और बायें कंचे से लटक रहा होता है।

६५. ब्राह्मण का केशान्त [संस्कार] [गर्भ से] १६वें वर्ष में, क्षत्रिय का [गर्भ से] २२वें वर्ष में, वैश्य का [गर्भ से] उससे दो अधिक (२४वें) वर्ष में किया जाता है।

#### अमन्त्रिका तु कार्येयं स्त्रीणामावृदशेषतः। संस्कारार्थं शरीरस्य यथाकालं यथाकमम्॥ ६६॥

अमन्त्रिकेति ॥ इयमावृदयं जातकर्मादिकियाकलापः समग्र उक्तकाल-क्रमेण शरीरसंस्कारार्थ् स्त्रीणामुमृन्त्रकः हुकार्यः भुरू६६७॥ ह

कमेण शरीरसंस्कारार्थं स्त्रीणामुम्न्त्रकः क्रिक्यं स्रुद्धः है । यह संपूर्ण आवृत् स्त्रियों की (क्रिया-परम्परा, series) और यथाक्रम शरीर के संस्कार के लिए बिना मन्त्रों के (मन्त्रोच्चारण के बिना) की जानी चाहिए।

अनेनोपनयनेऽपि प्राप्ते विशेषमाह--

### वैवाहिको विधिः स्त्रीणां संस्कारो वैदिकः स्मृतः । पतिसेवा गुरौ वासो गृहार्थोऽग्निपरिक्रिया ॥ ६७ ॥

वैवाहिक इति ॥ विवाहिविधिरेव स्त्रीणां वैदिकः संस्कार उपनयनाख्यो मन्वादिभिः स्मृतः। पतिसेवैव गुरुकुले वासो वेदाध्ययनरूपः। गृहकृत्यमेव सायंप्रातः सिमद्धोमरूपोऽग्निपरिचर्या। तस्माद्विवाहादेरुपनयनस्थाने विधा नादुपनयनादेनिवृत्तिरिति ॥ ६७ ॥

६७. विवाह-विधि ही स्त्रियों का वैदिक संस्कार (उपनयन-संस्कार) कहा गया है, पतिसेवा ही गुरु में (गुरुकुल) में [वेदाध्ययन-रूप] वास, गृहार्थ (गृहकृत्य ही) अग्निपरिचर्या (हवन-आदि) कहा गया है।

#### एष प्रोक्तो द्विजातीनामौपनायनिको विधिः। उत्पत्तिव्यञ्जकः पुण्यः कर्मयोगं निबोधत ॥ ६८।

एप इति ॥ औपनायनिक इत्यनुशतिकादित्वादुभयपदवृद्धिः । अयं द्विजा-तीनामुपनयनसंबन्धी कर्मकलाप उक्तः उत्पत्तेद्वितीयजन्मनो व्यञ्जकः ॥६८॥

६८. यह द्विजातियों के [नवीन, द्वितीय] जन्म की व्यञ्जक पुण्य विधि कही गई; [अब उनके] कर्म योग (कार्य, कर्तव्य, ड्यूटी) को जानो । इदानीमुपनीतस्य येन कर्मणा योगस्तं श्रृणुतेत्याह—

#### उपनीय गुरुः शिष्यं शिक्षयेच्छौचमादितः । आचारमग्निकार्यं च संध्योपासनमेव च ॥ ६९ ॥

उपनीय गुरुरिति ।। गुरुः शिष्यमुपनीय प्रथमं 'एका लिङ्गे गुदे तिस्रः' (५।१३६) इत्यादिवक्ष्यमाणं शौचं स्नानाचमनाद्याचारमग्नौ सायंप्रातः सिमद्धोमानुष्ठानं समन्त्रकसंघ्योपासन्विधि च्रि.शिक्षयेत् ॥ ६९ ॥

सिमद्धोमानुष्ठानं समन्त्रकसंघ्योपासनुविध्वि चित्रु शिक्षयेत् ॥ ६९ ॥ ६९ ॥ ६९ गुरु शिष्य का उपनयनंकरके सर्वप्रथम शौच (सफाई), स्नान, आचमन आदि) आचार, अग्निकार्य (सायं-प्रातः हवन) तथा संघ्योपासन सिखाए।

#### अध्येष्यमाणस्त्वाचान्तो यथाशास्त्रमुदङमुखः । ब्रह्माञ्जलिकृतोऽध्याप्यो लघुवासा जितेन्द्रियः ॥ ७० ॥

अध्येष्यमाण इति ।। अध्ययनं करिष्यमाणः शिष्यो यथाशास्त्रं कृताचमन उत्तराभिमुखः कृताञ्जिलः पवित्रवस्त्रः कृतेन्द्रियसंयमो गुरुणाऽध्याप्यः । 'प्राङ्मुखो दक्षिणतः शिष्य उदङ्मुखो वा' इति गौतमवचनात्प्राङ्मुखस्याप्यध्ययनम् । ब्रह्माञ्जिलकृत इति 'वाहिताग्न्यादिषु' (पा.२।२।३७) इत्यनेन 'कृत'शब्दस्य परिनपातः ।। ७० ॥

परानपातः ॥ ७० ॥
७०. जिसके अध्ययन के स्त्रा है ऐसा अध्याप्य (गुरु के द्वारा जिसे पढ़ाया जाना है, शिष्य) शास्त्र के अनुसार जिसने आचमन किया है ऐसा, उत्तर की ओर मुँह किए हुये ब्रह्माञ्जलि को करके (बाँधकर) लघु (हलके, पवित्र) वस्त्रों वाला, जीत ली हैं इन्द्रियाँ जिसने ऐसा [हो]

#### ब्रह्मारम्भेऽवसाने च पादौ ग्राह्मौ गुरोः सदा । संहत्य हस्तावध्येयं स हि ब्रह्माञ्जलिः स्मृतः ॥ ७१ ॥

ब्रह्मारम्भेऽवसाने चेति ॥ वेदाध्ययनस्यारम्भे कर्तव्ये समापने च कृते गुरोः पादोपसंग्रहणं कर्तव्यम् । हस्तौ संहत्य संश्लिष्टौ कृत्वाऽध्येतव्यम् । 'स हि ब्रह्माञ्जिलः स्मृतः' इति पूर्वश्लोकोक्त 'ब्रह्माञ्जिल'शब्दार्थव्याकारः ॥ ७१ ॥ ७१ वेद [के अध्ययन] के आरम्भ और अवसिन में सदा गुरु के चरण भकड़ जाने चाहिए (हाथों से गुरु के चरण पकड़कर प्रणाम करना चाहिए), हाथों को संश्लिष्ट करके (जोड़कर) पढ़ना चाहिए । वह ब्रह्माञ्जिल कहलाती है।

#### व्यत्यस्तपणिना कार्यमुपसंग्रहणं गुरोः। सव्येन सव्यः स्प्रष्टव्यो दक्षिणेन च दक्षिणः॥ ७२॥

व्यत्यस्तपाणिनेति ॥ पादोपसंग्रहणं कार्यमित्यनन्तरमुक्तं तद् व्यत्यस्तपाणिना कार्यमिति विधीयते । कीदृशो व्यत्यामः कार्य इत्यत आह—सव्येन पाणिना सव्यः पादो दक्षिणेन पाणिना दक्षिणः पादो गुरोः स्प्रष्टव्यः । उत्तानहस्ता-म्यां चेदं पादयोः स्पर्शनं कार्यम् । यदाह पैठीनिसः—'उत्तानाभ्यां हस्ताभ्यां दक्षिणेन दक्षिणं सव्यं सव्येन पादाविभवादयेत् । दक्षिणोपिरभावेन व्यत्यासो वायं शिष्टसमाचारात्'॥ ७३ ॥

७२. व्यत्यस्त हाथ से गुरु के [चरणों का] उपसंग्रहण (पास से भली भाँति पकड़ना) किया जाना चाहिए, बाएं हाथ से बायाँ [चरण] दाएं (हाथ) से दायाँ [चरण] ग्रहण किया जाना चाहिए । व्यत्यस्त = × ।

# अध्येष्यमाणं तु गुरुनित्यकालमतिद्वतः । अधीष्वभो इति ब्रूयाद्विरामोऽस्त्विति चारमेत् ॥ ७३॥

अध्येष्यमाणिमिति ॥ अध्ययनं करिष्यमाणं शिष्यं सर्वदा अनलसो गुरुः 'अधीष्व भोः' इति प्रथमं वदेत् । शेषे 'विरामोऽस्तु' इत्यभिधाय विरमे- न्निवर्तेत ॥ ७३ ॥

प्रेति कर्णे ७३. जो अध्ययन करेगा ऐसे (अध्ययन के लिए प्रस्तुत) [शिष्य] को सदा तन्द्रा से रहित गुरु—'हे, पढ़,' इस प्रकार कहे [पढ़ाई समाप्त होने पर] विराम होवे—इस से निवृत्त हो (पढ़ना बंद करे)।

#### ब्रह्मणः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोङ्कतं पूर्वं पुरस्ताच्च विशोर्यति ॥ ७४ ॥

ब्रह्मणः प्रणविमिति ॥ ब्रह्मणो वेदस्याध्ययनारम्भे अध्ययनसमाप्तौ चोङ्कारं कुर्यात् । यस्मात्पूर्व यस्योङ्कारो न कृतस्तत्स्रवित शनैः शनैर्नश्यिति, यस्य पुरस्तान्न कृतस्तद्विशीर्यति अवस्थितिमेव न लभते ॥ ७४ ॥ abl

७४. वेद [अध्ययन] के प्रारम्भ में तथा अन्त में सदा प्रणव ('ओम्' का उच्चारण) करे; [अध्ययन] से पहले अनोङकृत (जहाँ अोम् नहीं किया गया वह) [धीरे-धीरे] नूष्ट्र हो जाता है तथा बाद में [जहाँ ओम् नहीं किया गया वह] विशीर्ण हो जाता है।

प्राक्कूलान्पर्युपासीनः पवित्रैश्चैव पावितः । प्राणायामैस्त्रिभिः पूतस्तत ओङ्कारमर्हति ॥ ७५ ॥

प्राक्कूलानिति ॥ प्राक्कूलान्प्रागग्रान्दर्भानध्यासीनः पित्रत्रैः कुर्ज्ञैः करद्वयस्थैः पित्रित्रीकृतः 'प्राणायामास्त्रयः पञ्चदशमात्राः' (१।४९) इति गौतमस्मरणात्पञ्च-दशमात्रौस्त्रिभिः प्राणायामैः प्रयतः । अकारादिलध्वक्षरकालश्च मात्रा । ततो-प्रध्ययनार्थमो द्वारमहीति ॥ ७५ ॥

भूद्भू ७५. पूर्व की ओर हैं नोकें जिन की ऐसी कुशाओं पर [कुशासन पर] मिली भाति स्थिर होकर धैठा हुआ तथा पित्र विश्वाओं, दोनों हाथों में ली गईं कुशाओं) से पित्र किया गया, तीन प्राणायामों से पित्र किया गया, उसके अनन्तर ओङ्कार के योग्य होता है (उसके नामोच्चारण का अधिकारी होता है)।

#### अकारं चाप्युकारं च मकारं च प्रजापितः। वेदत्रयान्निरदुहद्भूर्भवः स्वरितीति च॥ ७६॥

अकारं चेति ॥ 'एतदक्षरमेतां च' (२।४४) इति वक्ष्यति तस्यायं शेषः । अकारमुकारं मकारं च प्रणवावयवभूतं ब्रह्मा वेदत्रयादृग्यजुःसामलक्षणाद्भ-भृवःस्वरिति व्याहृतित्रयं च क्रमेशू निरदुहदुद्धृतवान् ॥ ७६ ॥

७६. प्रजापित ने वेदत्रय में (तीनों वेदों से—ऋक्, यजुः तथा साम) से (त्रमशः) अकार, उकार और मकार को तथा भूः, भुवः और स्वः (व्याहृतियों) को दृहा।

त्रिभ्य एव तु वेदेभ्यः पादं पादमदूदुहत्। तदित्यृचोऽस्याः सावित्र्याः परमेष्ठी प्रजापतिः॥ ७७॥

७४. स्रवति— $\sqrt{\pi}$  गतौ विशीर्यति—वि- $\sqrt{\pi}$  हिंसायाम्

त्रिभ्य एवेति ।। तथा त्रिभ्य एव वेदेभ्य ऋग्यजुःसामभ्यः तदित्यृच इति प्रतीकेनानूदितायाः सावित्र्याः पादं पादिमिति त्रीन्पादान् ब्रह्मा चकर्ष। परमे स्थाने तिष्ठतीति परमेष्ठी ।। ७७ ।।

७७. परम स्थान में स्थित प्रजापित ने तीनों वेदों से ही इस सावित्री के 'तत्' इस प्रकार [प्रारम्भ होने वाली] ऋक् (तत्सिवितुर्वरेण्यं...) के पाद्धी पाद को दुहा। —सावित्री के तीन पाद हैं: प्रथम पाद ऋग्वेद से, द्वितीय यजुर्वेद से, तृतीय सामवेद से दुहा।

यत एवमत:—

# एतदक्षरमेतां च जपन्व्याहृतिपूर्विकाम् । संध्ययोर्वेदविद्विप्रो वेदपुण्येन युज्यते ॥ ७८ ॥ बिर्

एतदक्षरिमिति ।। एतदक्षरमोङ्काररूपम्, एतां च त्रिपदां सावित्रीं व्याहृतित्रयपूर्विकां मध्याकाले जपन्वेदज्ञो विप्रादिवदत्रयाध्ययनपुण्येन युक्तो भवति । अतः संध्याकाले प्रणवव्याहृतित्रयोपेतां सावित्रीं जपेदिति विधिः कल्प्यते ॥ ७८ ॥

७८. इस अक्षर (ओम्) को और व्याहृतिपूर्वक इस [सावित्री] को दोनों संध्याकालों में जपता हुआ वेद को जानने के वाला ब्राह्मण वेदपुण्य से (तीनों वेदों के अध्ययन के पुण्य से) युक्त हो जाता है।

सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य बहिरतिन्त्रकं द्विजः । महतोऽप्येनसो मासात्त्वचेवाहिविमुच्यते ॥ ७९ ॥

सहस्रकृत्व इति ।। संध्यायामन्यत्र काल एतत्प्रकृतं प्रणवन्याहृतित्रय-सावित्र्यात्मकं त्रिकं ग्रामाद्बहिर्नदीतीरारण्यादौ सहस्रावृत्ति जिपत्वा महतोऽपि पापात्सर्प इव कञ्चुकान्मुच्यते । तस्मात्पापक्षयार्थमिदं जपनीयमित्यप्रकरणे-ऽपि लाघवार्थमुक्तम् । अन्यत्रैतत्त्रयोच्चारणमिप पुनः कर्तन्यं स्यात् ॥ ७९ ॥

७७. ऋग्वेदे ज्ञान वर्णनं च—तत्सिवतुर्वरेण्यम् । यजुर्वेदे क्रिया—भर्गो देवस्य धीमहि । सामवेदे आनन्दः, प्रेरणा च—धियो यो नः प्रचोदयात् ।

#### ओङ्कारपूर्विकास्तिस्रो महाव्याहृतयोऽव्याः। त्रिपदा चैव सावित्री विज्ञेयं ब्रह्मणो मुखम्॥ ८१॥

ओङ्कारपूर्विका इति ।। ओङ्कारपूर्विकास्तिस्रो व्याहृतयो भूर्भृवःस्वरित्येता अक्षरब्रह्मावाप्तिफलत्वेनाव्ययाः । त्रिपदा च सावित्री ब्रह्मणो वेदस्य मुख-माद्यम् । तत्पूर्वकवेदाध्ययनारम्भात् । अथवा ब्रह्मणः परमात्मनः प्राप्तेर्द्वार-मेतत् । अध्ययनजपादिना निष्पापस्य ब्रह्मज्ञानप्रकर्षेण मोक्षावाप्तेः ।। ८१ ॥

८१. ओङ्कार है पहले जिनके ऐसी तीन अव्यय महाव्याहृतियां (भूः भुवः स्वः) तथा त्रिपदा (तीन चरणों वाली) सावित्री—[इन्हें] ब्रह्मा का मुख जानना चाहिए।

अत एवाह---

#### योऽधीतेऽहन्यहन्येतां त्रीणि वर्षाण्यतन्द्रितः । स ब्रह्म परमभ्येति वायुभूतः खमूर्तिमान् ॥ ८२॥

योऽघीत इति ।। यः प्रत्यहमनलसः सन्सावित्रीं प्रणवव्याहृतियुक्तां वर्ष-त्रयमधीते स परं ब्रह्माभिमुखेन गच्छिति । स वायुभूतो वायुरिव कामचारी जायते । खं ब्रह्म तदेवास्य मूर्तिरिति खर्मूितमान् भवित शरीरस्यापि नाशाद् ब्रह्मैव संपद्यते ।। ८२ ।।

८२. जो अतिन्द्रत (बिना तन्द्रा, आलस्य के) तीन वर्ष तक दिन दिन में (प्रतिदिन) इस (सावित्री) को पढ़ता है (जपता है), वह वायु हुआ हुआ, आकाश की मूर्ति वाला [हुआ हुआ] परम ब्रह्म को प्राप्त करता है।

#### एकाक्षरं परं ब्रह्म प्राणायामाः परं तपः। सावित्र्यास्तु परं नास्ति मौनात्सत्यं विशिष्यते॥ ८३॥ ×

एकाक्षरिमिति ।। एकाक्षरमोङ्कारः परं ब्रह्म, परब्रह्मावाप्तिहेतुत्वात् । ओङ्का-रस्य जपेन तदर्थस्य च परब्रह्मणो भावनया तदवाप्तेः । प्राणायामाः सप्रणव-सव्याहृतिसशिरस्कगायत्रीभिस्त्रिरावृत्तिभिः । कृताश्चान्द्रायणादिभ्योऽपि परं तपः । प्राणायामा इति बहुवचननिर्देशान्त्रयोऽवश्यं कर्तव्या इत्युक्तम् । सावित्र्याः प्रकृष्टमन्यन्मन्त्रजातं नास्ति । मौनादिष सत्यं वाग्विशिष्यते । एषां चतुर्णा स्तुत्या चत्वार्येतान्युपासनीयानीति विधिः कल्प्यते । धरणीधरेण तु 'एकाक्षरपरं ब्रह्म प्राणायामपरं तपः' इति पठितं, व्याख्यातं च—एकाक्षरं परं यस्य तदेकाक्षरपरम्, एवं प्राणायामपरिमिति । 'मेथातिथिप्रभृतिभिर्वृ द्धैर-िलिवित यतः । लिखन्पाठान्तरं तत्र स्वतन्त्रो धरणीधरः' ।। ८३ ।।

८३. एकाक्षर (ओम्) परम ब्रह्म है, प्राणायाम परम तप है, सावित्री से परे (उत्कृप्ट) ]कुछ भी] नहीं है; मौन से सत्य (मत्यभाषण) बढ़कर है।

#### क्षरन्ति सर्वा वैदिक्यो जुहोति-यजितिकयाः। अक्षरं त्वक्षरं ज्ञेयं ब्रह्म चैव प्रजापितः॥ ८४॥

क्षरन्तीति ॥ सर्वा वेदविहिता होमयागादिरूपाः क्रियाः स्वरूपतः फल-तक्ष्व विनक्ष्यन्ति । अक्षरं तु प्रणवरूपमक्षयं ब्रह्मप्राप्तिहेतुत्वात्फलद्वारेणाक्षरं ब्रह्मीभावस्याविनागात् । कथमस्य ब्रह्मप्राप्तिहेतुत्वमत आह—ब्रह्म चैवेति । चशक्यो हेतौ । यस्मात्प्रजानामधिपतिर्यद्ब्रह्म तदेवायमोङ्कारः । स्वरूपतो ब्रह्मप्रतिपादकत्वेन चास्य ब्रह्मत्वम् । उभयथापि ब्रह्मत्वप्रतिपादकत्वेन वाय-मुपासितो जपकाले मोक्षहेतुरित्यनेन दिशतम् ॥ ८४ ॥

८४. मब वैदिक होम तथा याग-रूप कियाएँ नष्ट हो जाती हैं; अक्षर (ओम्) अक्षर (न नष्ट होने वाला) जानना चाहिए [इसी ओम् को] ब्रह्म तथा प्रजापति जानना चाहिए।

# विधियज्ञाज्जपयज्ञो विशिष्टो दशभिर्गुणैः । जिल्ले उपांशः स्याच्छतगुणः साहस्रो मानसः स्मृतः ॥ ८५ ॥

विधियज्ञादिति ॥ विधिविषयो यज्ञो विधियज्ञो दुर्शुपौर्णमासादिस्तस्मात्प्रकृतानां प्रणवादीनां जपयज्ञो दश्गुणाधिकः । सोऽप्युपांशुरुचेदनुष्ठितस्तदा
शतगुणाधिकः । यत्समीपस्थोऽपि परो न भ्रुणोति तदुपांशु । मानसस्तु जपः
महस्रगुणाधिकः । यत्रं जिह्बौष्ठं मनागपि न चलति स मानसः ॥ ८५ ॥

८३. ऐतरेय ब्राह्मणम्. (२.१६)—सत्यं ादीक्षा। तस्माद् दीक्षितेन सत्यमेव वक्तव्यम् ।

८५. विधियज्ञ से जपयज्ञ दसगुना, उपांशु [जप] सौ गुना तथा मानस (जप) हजार ग्ना कहा गया है।

### ये पाकयज्ञाश्चत्वारो विधियज्ञसमन्विताः। सर्वे ते जपयज्ञस्य कलां नार्हन्ति षोडशोम् ॥ ८६ ॥

ये पाकयज्ञा इति ॥ ब्रह्मयज्ञादन्ये ये पञ्चमहायज्ञान्तर्गता वैश्वदेवुहोम-बलिकर्मुनित्यश्राद्धातिथिभोजन्मत्मकाश्चत्वारः पाकयज्ञाः विधियज्ञा दर्शपौर्ण-मासादयस्तैः सहिता जपयज्ञस्य षोडशीमपि कलां न प्राप्नुवन्ति । जपयज्ञस्य षोडशांशेनापि न समा इत्यर्थः ॥ ८६ ॥

८६. जो चार विधियजों से युक्त पाकयज्ञ [हैं], वे सब जपयज्ञ की १६वीं / कला (भाग, हिस्से) के योग्य भी नहीं है।

#### जप्येनैव तु संसिध्येद्ब्राह्मणो नात्र संशयः। कुर्यादन्यन्न वा कुर्यान्मेत्रो ब्राह्मण उच्यते ॥८७॥

जप्येनैवेति ॥ ब्राह्मणो जप्येनैव निःसंदेहां सिद्धि लभते मोक्षप्राप्तियोग्यो भवति । अन्यद्वैदिकं यागादिकं करोतु न करोतु वा । यस्मान्मैत्रो ब्राह्मणो

८५. विधियज्ञ--दर्श, पौर्णमास, आदि वेदशास्त्रविहित यज्ञ । उपांश् जप-होठों ही होठों में किया जाने वाला जप, यह किसी अन्य को सुनाई नहीं देता ।

उपांशु जपः ---उपगता अंशवो यत्र । उपांशुजपलक्षणम्---

जिह्बौष्ठौ चालयेत् किञ्चिद्देवतागतमानसः । निजश्रवणयोग्यः स्यादुपांशुः स जपः स्मृतः ॥

जपस्त्रिवध:---

त्रिविधो जपयज्ञः स्यात् तस्य भेदान् निबोधत । वाचिकरच ह्युपांश्रच मानसरच त्रिघा मतः ॥

८६. विधियज्ञ--दर्श, पौर्णमास आदि यज्ञ

चार पाक यज्ञ--१. वैश्वदेव होम २. बलिकर्म ३. नित्यश्राद्ध ४. अतिथि भोजन।

ब्रह्मणः संबन्धी ब्रह्मणि लीयत इत्यागमेषूच्यते । मित्रमेव मैत्रः । स्वार्थेऽण् । यागादिषु पशुबीजादिवधान्न सर्वप्राणिप्रियता संभवति, तस्माद्यागादिना विनापि प्रणवादिजपनिष्ठो निस्तरतीति जपप्रशंसा, न तु यागादीनां निषेध-स्तेषामपि शास्त्रीयत्वात् ॥ ८७ ॥

८७. ब्राह्मण जपसंबन्धी [यज्ञ] से ही सिद्धि को प्राप्त करता है, इस विषय में संशय नहीं है; [कुछ] अन्य [किया] करे या न करे, [क्योंकि] मैत्र (सबके प्रति मित्रता की भावना वाला) ब्राह्मण कहलाता है। इदानीं सर्ववर्णानुष्ठेयं सकलपुरुषार्थीपयुक्तमिन्द्रियसंयममाह—

#### इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्वपहारिषु। संयमे यत्नमातिष्ठेद्विद्वान् यन्तेव वाजिनाम् ॥ ८८ ॥ \*

इन्द्रियाणामिति ॥ इन्द्रियाणां विषयेष्वपहरणशीलेषु वर्तमानानां क्षयि-त्वादिविषयदोषाञ्जानन् संयमे यत्नं कुर्यात्सारिथरिव रथनियुक्तानाम-श्वानाम् ॥ ८८ ॥

८८. विद्वान् विषयों में ले जाने के स्वभाव वाली इघर उघर भटकती हुई इन्द्रियों के संयम में यत्न करे, जैसे सारिथ अश्वों [के नियन्त्रण में यत्न करता है]।
एकादशेन्द्रियाण्याहुर्यानि पूर्वे मनीषिणः।

# तानि सम्यक्प्रवक्ष्यामि यथावदनुपूर्वशः ॥ ८९ ॥

एकादशेति ।। पूर्वपण्डिता यान्येकादशेन्द्रियाण्याहुस्तान्यर्वाचां शिक्षार्थं सर्वाणि कर्मतो नामतश्च कमाद्वक्यामि ॥ ८९ ॥

७९. पहले मनीषियों ने जिन ११ इन्द्रियों का कथन किया है उनका यशान्तर्भ वत् (ठीक-ठीक) क्रमशः भली-भाँति सविस्तर कथन करूँगा। र्वे के किंकि श्रीत्रं त्वक् चक्षुषी जिह्वा नासिका चैव पञ्चमी। किंकि किंकि

पायूपस्थं हस्तपादं वाक्वैव दशमी समृता ॥ ९० ॥

८८. तुलना कियताम्—यजुर्वेदः ३४.६— सुषारिथरश्वानिव यन्मनुष्यान्नेनीयतेऽभीशुभिर्वाजिन इव। हृत्प्रतिष्ठं यदिजरं जिवष्ठं तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्त् ॥

श्रोत्रमिति ।। तेष्वेकादशसु श्रोत्रादीनि दशैतानि बहिरिन्द्रियाणि नामतो निर्दिष्टानि । पायूपस्थं हस्तपादमिति 'इन्द्रश्च प्राणितूर्यसेनाङ्गानाम्' (पा. २।४।२) इति प्राण्यङ्गद्वन्द्वत्वादेकवद्भावः ॥ ९० ॥

९०. कान, त्वचा, आँखें, जिह्वा, और पाँचवीं नासिका, पायु, उपस्थ हाथ, पैर तथा वाणी दसवीं कही गई है।

#### बुद्धीन्द्रियाणि पञ्चैषां श्रोत्रादीन्यनुपूर्वशः । कर्मेन्द्रियाणि पञ्चैषां पाय्वादिन प्रचक्षते ॥ ९१ ॥

बुद्धीन्द्रियाणीति ।। एषां दशानां मध्ये श्रोत्रादीनि पञ्च क्रमोक्तानि बुद्धेः करणत्वाद् बुद्धोन्द्रियाणि । पाय्वादीनि चोत्सर्गादिकर्मकरणत्वात्कर्मेन्द्रियाणि तद्विदो वदन्ति ॥ ९१ ॥

९१. इनमें से क्रमशः पाँच श्रोत्र (कान) आदि को बुद्धीन्द्रियाँ (बुद्धि+ इन्द्रिय=ज्ञानेन्द्रियां), इनमें से [क्रमशः] पाँच पायु आदि को कर्मेन्द्रियाँ कहते हैं।

#### एकादशं मनो ज्ञेयं स्वगुणेनोभयात्मकम् । यस्मिञ्जिते जितावेतौ भवतः पञ्चकौ गणौ ॥ ९२ ॥

एकादशिमिति ।। एकादशसंख्यापूरकं च मनोरूपमन्तिरिन्द्रयं ज्ञातव्यम् । स्वगुणेन संकल्परूपेणोभयरूपेन्द्रियगणप्रवर्तकस्वरूपम् । अत एव यस्मिन्मनिस जिते उभाविप पञ्चकौ बुद्धीन्द्रियकर्मेन्द्रियगणौ जितौ भवतः । पञ्चकाविति 'तदस्य परिमाणम्' (पा. ५।१।५७) इत्यनुवृत्तौ 'संख्यायाः संज्ञासङघसूत्रा-ध्ययनेषु' (पा. ५।१।५८) इति पञ्चसंख्यापरिमितसङघार्थे कः ॥ ९२ ॥

९२. ११वाँ मन जानना चाहिए। [वह] अपने गुण से उभयात्मक ज्ञाने-न्द्रिय तथा कर्मेन्द्रिय दोनों के स्वरूप वाला) है——जिसके जीते जाने पर ये दोनों पाँच-पाँच के समूह जीते हुए हो जाते हैं।

मनोधर्मसंकल्पमूलत्वादिन्द्रियाणां प्रायेण प्रवृत्तेः किमर्थमिन्द्रियनिग्रहः कर्तव्य इत्यत आह—

९२. दृश्यतां टिप्पणी २.८८

#### इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमृच्छत्यसंशयम् । संनियम्य तु तान्येव ततः सिद्धि नियच्छति ॥९३॥

इन्द्रियाणामिति ॥ यस्मादिन्द्रियाणां विषयेषु प्रसक्त्या दृष्टादृष्टं च दोषं निःसंदेहं प्राप्नोति । तान्येव पुनिरिन्द्रियाणि सम्यिङ्गनयम्य सिद्धि मोक्षादि-पुरुषार्थयोग्यतारूपां लभते । तस्मादिन्द्रियसंयमं कुर्यादिति शेषः ॥ ९३ ॥

९३. इन्द्रियों में प्रसक्त होने से [मनुष्य] निःसंशय (अवश्य ही) दोप को प्राप्त होता है। उनको ही संयत (नियन्त्रित) करके उसके बाद (या उस कारण से) सिद्धि को अपने नियन्त्रण में कर लेता है (वश में कर लेता है, प्राप्त कर लेता है)।

किमिन्द्रियसंयमेन विषयोपभोगादेरलब्धकामो निवर्त्स्यतीत्याशङ्कायाह—— न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । हविषा कृष्णवत्मेव भूय एवाभिवर्धते ॥ ९४ ॥

न जात्विति ।। न कदाचित्कामोऽभिलाषः काम्यन्त इति कामा विषया-स्तेषामुपभोगेन निवर्तते, किंतु घृतेनाग्निरिवाधिकाधिकतममेव वर्धते । प्राप्त-भोगस्यापि प्रतिदिनं तदिधिकभोगावाञ्छादर्शनात् । अत एव विष्णुपुराणे ययातिवाक्यम्—'यत्पृथिव्यां व्रीहियवं हिरण्यं पशवः स्त्रियः । एकस्यापि न पर्याप्तं तदित्यतितृषं त्यजेत ॥' तथा—'पूर्णं वर्षसहस्रं मे विषयासक्तचेतसः । तथाप्यनुदिनं तृष्णा यत्तेष्वेव हि जायते ॥ ९४ ॥

९४. काम (इच्छा) कामों (इच्छाओं) के उपभोग से कभी भी शान्त नहीं होती: जैसे हिव से अग्नि [वह काम] और अधिक बढ़ जाता है।

#### यश्चेतान्त्राप्नुयात्सर्वान् यश्चेतान्केवलांस्त्यजेत् । प्रापणात्सर्वकामानां परित्यागो विशिष्यते ॥ ९५ ॥

यश्चैतानिति ।। य एतान्सर्वान्विषयान्प्राप्नुयात्, यश्चैतान्कामानुपेक्षते, तयोविषयोपेक्षकः श्रेयान्; तस्मात्सर्वकामप्राप्तेस्तदुपेक्षा प्रशस्ता । तथा हि—विषयलोलुपस्य तत्साघनाद्युत्पादने कष्टसंभवो विपत्तौ च क्लेशातिशयो नतु विषयविरसस्य ।। ९५ ।।

९५. जो इन सब (कामों, विषयों) को प्राप्त कर ले और जो इनको बिल्कुल छोड़ दे—सब कामों को प्राप्त करने से परित्याग (पूर्णतया छोड़ देना) बढ़कर (बेहतर) है।

इदानीमिन्द्रियसंयमोपायमाह--

न तथैतानि शक्यन्ते संनियन्तुमसेवया। विषयेषु प्रजुष्टानि यथा ज्ञानेन नित्यशः ॥ ९६ ॥ 🛴 🤼

न तथेति ।। एतानीन्द्रियाणि विषयेषु प्रसक्तानि तथा नासेवया विषय-सन्निधिवर्जनरूपया नियन्तुं न शक्यन्ते, दुर्निवारत्वात् । यथा सर्वदा विषयाणां क्षयित्वादिदोषज्ञानेन शरीरस्य च 'अस्थिस्थणम्' (६।७६) इत्यादिवक्ष्यमाण-दोषचिन्तनेन । तस्माद्विषयदोषज्ञानादिना बहिरिन्द्रियाणि मनश्च निय-च्छेत्।। ९६ ॥

९६. विषय में प्रजुष्ट (उन से प्रीति रखने वाली, उनका सेवन करने वाली, —या उनका प्रीतिपूर्वक सेवन करने वाली) ये इन्द्रियाँ असेवा (असेवन— विषयों का सेवन न करना) से उस प्रकार नियन्त्रित नहीं की जा सकतीं यथा निरन्तर रहने वाले ज्ञान से।

यस्मादनियमितं मनो विकारस्य हेतुः स्यादत आह--

#### वेदास्त्यागइच यज्ञाइच नियमाइच तपांसि च। न विप्रदुष्टभावस्य सिद्धि गच्छन्ति कहिचित्।। ९७॥

वेदा इति ॥ वेदाध्ययनदानयज्ञनियमतपांसि भोगादिविषयसेवासंकल्प-शीलिनो न कदाचित्फलसिद्धये प्रभवन्ति ॥ ९७ ॥

९७. अत्यन्त दूषित हैं भाव जिसके ऐसे (मनुष्य) के लिए वेद, त्याग, यज्ञ, नियम और तप कभी सिद्धि को प्राप्त नहीं होते (फलसिद्धि करने वाले नहीं होते)।

प्रजुष्ट = प्र 🕂 जुष् 🕂 त (क्त) — जुषी प्रीतिसेवनयोः । गीता ४.३८-- न हि ज्ञानेन सद्शं पवित्रमिह विद्यते ।

जितेन्द्रियस्य स्वरूपमाह—

#### श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च दृष्ट्वा च भुक्त्वा घ्रात्वा च यो नरः। न हृष्यति ग्लायति वा स विज्ञेयो जितेन्द्रियः॥ ९८॥

श्रुत्वेति ।। स्तुतिवाक्यं निन्दावाक्यं च श्रुत्वा, सुखस्पर्श दुकूलादि, दुःख-स्पर्शं मेषकम्बलादि स्पृष्ट्वा, सुरूपं कुरूपं च दृष्ट्वा, स्वादु अस्वादु च भुक्त्वा, सुरिभमसुरिभं च घात्वा, यस्य न हर्षविषादौ स जितेन्द्रियो ज्ञातव्यः ॥९८॥

९८. सुन कर, स्पर्श करके, देखकर, खाकर, सूँ धकर, जो मनुष्य न हृष्ट होता है, न ग्लानि (दुःख) को प्राप्त होता है उसे जितेन्द्रिय जानना चाहिए।

एकेन्द्रियासंयमोऽपि निवार्यत इत्याह--

#### इन्द्रियाणां तु सर्वेषां यद्येकं क्षरतीन्द्रियम् । तेनास्य क्षरति प्रज्ञा दृतेः पादादिवोदकम् ॥ ९९ ॥

इन्द्रियाणां त्विति ॥ सर्वेषामिन्द्रियाणां मध्ये यद्येकमपीन्द्रियं विषयप्रवणं भविति ततोऽस्य विषयपरस्य इन्द्रियान्तरेरिप तत्त्वज्ञानं क्षरित न व्यवितष्ठते । चर्मिनिमितोदकपात्रादिवैकेनापि छिद्रेण सर्वस्थानस्थमेवोदकं न व्यवितष्ठते ॥९९॥

९९. यदि सब इन्द्रियों में एक इन्द्रिय [भी] क्षरित होती है (बहती है, नियन्त्रण से बाहर हो जाती है), उससे इसकी (मनुष्य) प्रज्ञा क्षरित हो जाती है, जैसे दृति (मशक) के एक खुले पाद (चरण, भाग, छिद्र) से जल।

इन्द्रियसंयमस्य सर्वपुरुषार्थहेतुतां दर्शयति—

# वशे कृत्वेन्द्रियग्रामं संयम्य च मनस्तथा। सर्वान्संसाघयेदर्थानक्षिण्वन् योगतस्तनुम् ॥ १००॥

वशे कृत्वेति ॥ बहिरिन्द्रयगणमायत्तं कृत्वा मनश्च संयम्य सर्वान्पुरुषार्थान्

९८. गीता ५.२०— न प्रहृष्येत्प्रयं प्राप्य नोद्विजेत्प्राप्य चाप्रियम् । स्थिरबुद्धिरसंमूढो ब्रह्मविद् ब्रह्मणि स्थितः ॥

९९. क्षरति-इत्यन्तःसारशून्यतागमिनसूचकम्।

सम्यक्ताघयत्। योगत उपायेन स्वदेहमपीडयन्यः सहजसुखी संस्कृतान्नादिकं भुङक्ते स कमेण तं त्यजेत् ॥ १००॥

१०० इन्द्रिय-समूह को वश में करके तथा मन को संयत (नियन्त्रित) करके, शरीर को क्षीण न करता हुआ योग से सब अर्थों को सिद्ध कर सकता है (करना है)। (अर्थात् हठयोग ठीक नहीं है—मन का नियन्त्रण ही असली योग है—'योगिश्चतवृत्तिनिरोधः'—योगदर्शन)।

पूर्वा संध्यां जपंस्तिष्ठेत्सावित्रीमाऽर्कदर्शनात् । प्रदेशी पश्चिमां तु समासीनः सम्यगृक्षविभावनात् ॥१०१॥ १०००००

पूर्वा संध्यामिति ॥ पूर्वा संध्यां पिश्चमामिति च । 'कालाध्वनोरत्यन्त-संयोगे' (पा. २।३।५) इति द्वितीया । प्रथमसंध्यां सूर्यदर्शनपर्यन्तं सािवत्रीं जयंस्तिष्ठेत् । आसनादुत्थाय निवृत्तगितिरेकत्र देशे कुर्यात् । पश्चमां तु संध्यां सािवत्रीं जयन्तम्यङाक्षत्रदर्शनपर्यन्तमुपिवष्टः स्यात् । अत्र च फलवत्त्वाज्जपः प्रवानं, स्थानासने त्व ङ्गे । 'फलवत्सित्रिधावफलं तदङ्गम्' इति न्यायात् । 'संध्ययोर्वेदिविद्विप्रो वेदपुण्येन युज्यते' । (२।७८) 'सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य' (२।७९) इति पूर्वं जगात्कलम्बतम् । मेधातिथिस्तु स्थानासनयोरेव प्राधान्यमाह । संध्याकालश्च मुहूर्तमात्रम् । तदाह योगियाज्ञवल्क्यः—'ह्रासवृद्धी तु सततं दिवसानां यथाकमम् । संध्या मुहूर्तमात्रं तु ह्रासे वृद्धौ च सा स्मृता' ॥ १०१ ॥

१०१. पहली अथवा पूर्व दिशा की संघ्या के समय (सवेरे की संघ्या के समय) सूर्य के दर्शन तक सावित्री को जपता हुआ खड़ा रहे। पिछली या पिश्चम की संघ्या के समय (शाम की संघ्या के समय) बैठा हुआ [जप करे]।

पूर्वी संध्यां जपंस्तिष्ठन्नैशमेनो व्यपोहति । पश्चिमां तु समासीनो मलं हन्ति दिवाकृतम् ॥१०२॥

१००. योगतोऽक्षिण्वन्' इत्यस्यान्यमर्थं करोति । पाठकैविचार्यम् ।

१०१. प्रभात आलस्यसंभावनया 'तिष्ठेत्'।

सायङ्काले आन्तिसंभावनाया 'समासीनः'।

पूर्वां संघ्यामिति ॥ पूर्वसंघ्यायां तिष्ठन् जपं कुर्वाणो निशासंचितं पापं नाशयित । पश्चिमसंघ्यायां तूपविष्टो जपं कुर्वन्दिवार्जितं पापं निहन्ति । तत्रापि जपात्फलमुक्तम् । एतच्चाज्ञानादिकृतपापविषयम् । अतएव याज्ञ-वल्क्यः—'दिवा वा यदि वा रात्रौ यदज्ञानकृतं भवेत् । त्रिकालसंघ्याकरणा-त्त्रसर्वं विप्रणश्यितं'।। १०२ ॥

१०२. पूर्व संध्या में खड़ा हुआ जप करता हुआ निशासम्बन्धी (रात के) पाप को दूर कर देता है। पश्चिम [संध्या में] बैठा हुआ [जप करता हुआ] दिन में किये गए मल (पाप) को नष्ट कर देता है।

#### न तिष्ठति तुया पूर्वां नोपास्ते यश्च पश्चिमाम् । स शद्भवद् बहिष्कार्यः सर्वस्माद्विजकर्मणः ॥१०३॥

न तिष्ठतीति ।। यः पुनः पूर्वसंघ्यां नानुतिष्ठित पश्चिमां च नोपास्ते । तत्त्त्कालविहितं जपादि न करोतीत्यर्थः । स शूद्र इव सर्वस्माद्द्विजातिकर्मणोऽतिथिसत्कारादेरिप बाह्यः कार्यः । अनेनैव प्रत्यवायेन संघ्योपासनस्य नित्यतोक्ता । नित्यत्वेऽपि सर्वदापेक्षितपापक्षयस्य फलत्वमविरुद्धम् ॥ १०३ ॥

१०३. जो पूर्व [संध्या में] खड़ा नहीं होता है जो पश्चिम [संध्या में] उपासना नहीं करता है—सब द्विज-कर्म से शूद्र के समान बहिष्कृत कर दिया जाना चाहिए ।

# अपां समीपे नियतो नैत्यकं विधिमास्थितः। सावित्रीमप्यधीयीत गत्वारण्यं समाहितः॥ १०४॥

अपां समीप इति । ब्रह्मयज्ञरूपियदं बहुवेदाघ्ययनाशक्तौ सावित्रीमात्रा-घ्ययनमपि विधीयते । अरण्यादिनिर्जनदेशं गत्वा नद्यादिजलसमीपे नियतेन्द्रियः समाहितोऽनन्यमना नैत्यकं विधि ब्रह्मयज्ञरूपमास्थितोऽनुतिष्ठासुः सावित्री-मपि प्रणवव्याहृतित्रययुतां यथोक्तामधीयीत ॥ १०४ ॥

१०४. अरण्य (निर्जन प्रदेश) में जाकर जलों (जलाशय नदी आदि) के समीप नियतेन्द्रिय (जितेन्द्रिय) हुआ हुआ नित्य की [ब्रह्मयज्ञरूप], विधि को करने को प्रस्तुत [मनुष्य] सावित्री का भी अध्ययन (जप) करे।

#### वेदोपकरणे चैव स्वाध्यायो चैव नैत्यके। नानुरोबोऽस्त्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि ॥१०५॥

वेदो । वेदो । वेदो पकरणे वेदा ङ्गे शिक्षादौ नैत्यके नित्यानुष्ठेये च स्वाष्याये ब्रह्मयज्ञरूपे होममन्त्रेषु चानध्यायादरो नास्ति ॥ १०५॥

१०५. वेदाङ्ग में तथा नित्य के स्वाध्याय में तथा होममन्त्रों में अनध्याय का अनुरोव (आदर) नहीं है (अर्थात् इनमें कभी छुट्टी नहीं )।

# नैत्यर्के नास्त्यनध्यायो ब्रह्मसत्रं हि तत्स्मृतम् । ब्रह्माहृतिहृतं पुण्यमनध्यायव्षट्कृतम् ॥ १०६ ॥

नैत्यक इति ।। पूर्वोक्तनैत्यकस्वाध्यायवस्यायमनुवादः । नैत्यके जपयज्ञेऽन-ध्यायो नास्ति । यतः सततभवत्वात् । ब्रह्मसत्रं तन्मन्वादिभिः स्मृतम् । ब्रह्मैवाहुतिर्ब्रह्माहुतिर्ह्वस्तस्यां हुतमनध्यायाध्ययनमध्ययनरूपमनध्यायवषट्-कृतमपि पुण्यमेव भवति ।। १०६ ।।

१०६. नित्य के कार्य में (जपयज में) अनध्याय नहीं है क्योंकि उसे तो ब्रह्मसत्र कहा गया है। ब्रह्म (वेद) रूपी आहुति से हिव दिया गया अनध्यायरूपी वषट् से किया गया [वह ब्रह्मसत्र] पुण्यकारक है।

#### यः स्वाध्यायमधो<u>ते</u>ऽब्दं विधिना नियतः शुचिः । तस्य नित्यं क्षरत्येष पयो दिध घृतं मधुः॥ १०७ ॥ 💸

यः स्वीध्यायिमिति ॥ अन्दिमित्यन्तसंयोगे द्वितीया । यो वर्षमप्येकं स्वा-ध्यायमहरहिविहिता ङ्मयुक्तं नियतेन्द्रियः प्रयतो जपित तस्यैव स्वाध्यायो जगयज्ञः क्षीरादीनि क्षरित क्षीरादिभिदेवान्यितृ रच प्रीणाति । ते च प्रीताः

१०५. \_वेदा <del>ङ्गानि पट्</del>-शिक्षा क्छमे व्याकरणं छन्दो ज्योतिषं निर्म्वतञ्च ।

१०६. ब्रह्माहुतिहुतम्—कुल्लूकः—'ब्रह्मैवाहुतिस्तस्यां हुतम्' । अस्माकं मतेन ब्रह्मैवाहुतिस्तया हुतम् । ब्रह्मसत्रम्—ब्रह्मा वेदस्तत्पाठरूपं सत्रम् ।

वपट्—देवोद्देश्यकहिवस्त्यागमन्त्रः (अमरः) ।

अर्थाद् अस्मिन् सत्रे ब्रह्माहुतिरनध्यायश्च वषट्रूपेण । एवमनध्यायो न करिप्यते ।

सर्वकामैर्जपयज्ञकारिणस्तर्पयन्तीत्यर्थः । अत एव याज्ञवल्क्यः (२।४१)— 'मधुना पयसा चैव स देवांस्तर्पयेद्द्विजः । पितॄन्मधुघृताभ्यां च ऋचोऽघीते हि योऽन्वहम् ॥" इत्युपक्रम्य चतुर्णामेव वेदानां पुराणानां जपस्य च । देव-पितृतृप्तिफलमुक्तवा शेषे 'ते तृप्तास्तर्पयन्त्येनं सर्वकामफलैः शुभैः' (या. स्मृ. २।४७) इत्युक्तवान् ॥ १०७ ॥

१०७. जो एक वर्ष तक जितेन्द्रिय पिवत्र हुआ हुआ, विधि से स्वाध्याय को (जपयज्ञ को) पढ़ता है—अर्थात् जप करता है, उसके लिए यह (स्वाध्याय) नित्य दूघ, दही, घी, शहद क्षरित करता है।

#### अग्नीन्धनं भैक्षचर्यामधःशय्यां गुरोहितम् । आ समावर्तनात्कुर्यात्कृतोपनयनो द्विजः ॥ १०८ ॥

अग्नीन्धनिमिति ॥ सायंप्रातः सिमद्धोमं, भिक्षासमूहाहरणं, अखट्वाशयन-रूपामधःशय्यां नतु स्थण्डिलशायित्वमेव, गुरोरुदककुम्भाद्याहरणरूपं हितं कृतोपनयनो ब्रह्मचारी समावर्तनपर्यन्तं कुर्यात् ॥ १०८ ॥

्१०८. किया गया है उपनयन जिसका, ऐसा द्विज समावर्तन [संस्कार] पर्यन्त सिमद्धोम (पिवत्र अग्नि में ईंघन डालना), भिक्षासमूह का लाना, नीचे (भूमि पर) सोना, गुरु के हितकारी कार्य (गुरु सेवा आदि) करे।

कीदृशः शिष्योऽघ्याप्य इत्याह—

आचार्यपुत्रः शुश्रूषुर्ज्ञानदो धार्मिकः शुचिः।

आप्तः शक्तोऽर्थदः सोधुः स्वोऽध्याप्या दश धर्मतः ॥ १०९ ॥

आचार्यपुत्र इति ॥ आचार्यपुत्रः, परिचारकः ज्ञानान्तरदाता, धर्म-वित्, मृद्वार्यादिषु शुचिः, बान्धवः ग्रहणधारणसमर्थः, धनदाता, हितेच्छुः, ज्ञातिः, दशैते धर्मेणाध्याप्याः ॥ १०९ ॥

१०८. समावर्तन संस्कारः—समावर्तते गुरुकुलादनेन । सम आ√वृत् करणे ल्युट । वेदाध्ययनानन्तरं गार्हस्थ्याय गुरुकुलादागमनहेतुकः संस्कारभेदः । 'भौमभानुजयोर्व्वारे नक्षत्रे च व्रतोदिते । ताराचन्द्रविशुद्धौ च समामवर्त्तनमिष्यते ॥'

१०९. आचार्य का पुत्र, सेवा करने वाला, ज्ञान देने वाला, धार्मिक, पवित्र, आप्त (बान्धव), समर्थ (ग्रहण-धारण-समर्थ), इष्ट वस्तु देने वाला, सज्जन तथा संबन्धी (रिश्तेदार)—(ये) दस धर्म के अनुसार अध्याप्य (अध्यापनीय, वेदज्ञान देने योग्य) हैं।

#### नापृष्टः कस्यचिद्बूयान्न चान्यायेन पृच्छतः । जानन्नपि हि मेधावी जडवल्लीक आचरेत् ॥ ११० ॥

नापृष्ट इति ।। यदन्येनाल्पाक्षरं विस्वरं चाधीतं तस्य तत्त्वं न वदेत् । शिष्यस्य'त्वपृच्छतोऽपि वक्तव्यम् । भिक्तश्रद्धादिप्रश्नधर्मोल्लङ्घनमन्यायः, तेन पृच्छतो न ब्रूयात् । जानन्नपि हि प्राज्ञो लोके मूक इव व्यवहरेत् ॥११०॥

११० न पूछा गया किसी को कुंछ न कहे (बिना पूछे कोई बात न समझाये)
—न्ही अन्याय से पूछने वाले को कहे (उत्तर दे)—जानता हुआ भी मेघावी
लोक में जड़ के समान आचरण करे।

#### उक्तप्रतिषेधद्वयातिकमे दोषमाह— अधर्मेण च यः प्राह यक्त्वाधर्मेण पृच्छति । तयोरन्यतरः प्रैति विद्वेषं वाधिगच्छति ॥ १११ ॥

अधर्मेणेति ।। अधर्मेण पृष्टोऽपि यो यस्य वदति यश्चान्यायेन यं पृच्छति तयोरन्यतरो व्यतिक्रमकारी त्रियते, विद्वेषं वा तेन सह गच्छति ।। १११ ॥

१११. जो अधर्म से कहता है, जो अधर्म से पूछता है—उन में एक व्यति-क्रमकारी) मर जाता है—अथवा विद्वेष को प्राप्त होता है (अर्थात् वे एक-दूसरे के साथ द्वेष करने लगते हैं।)

# धर्माथौँ यत्र न्रस्यातां शुश्रूषा वापि तद्विधा । तत्र विद्या न वप्तव्या शुभं बीजिमवोषरे ॥ ११२॥

धर्मार्थाविति ।। यस्मिन् शिष्येऽध्यापिते धर्मार्थौ न भवतः परिचर्या वाध्य-यनानुरूपा तत्र विद्या नार्पणीया । सुष्ठु ब्रीह्यादिबीजिमवोषरे । यत्र बीजमुप्तं न प्ररोहति स ऊषरः । न चार्थग्रहणे भृतकाध्यापकत्वमाशङ्कनीयम्, यद्येता-वन्मह्यं दीयते तदैतावदध्यापयामीति नियमाभावात् ॥ ११२ ॥

# १०४ रन्तरानां विद्यादानं उत्हर्ष्टम्

११२. जहाँ धमं और अर्थ न हों या उस प्रकार की (अध्ययन के अनुरूप) शुश्रूषा न हो—वहाँ विद्या नहीं बोनी चाहिए, जिस प्रकार ऊसर में शुभ बीज [नहीं बोना चाहिए]।

#### विद्ययैव समं कामं मर्तव्यं ब्रह्मवादिना । आपद्यपि हि घोरायां न त्वेनामिरिणे वपेत् ॥ ११३ ॥

विद्ययेति ॥ विद्ययेव सह वेदाध्यापकेन वरं मर्तव्यं नतु सर्वथाध्यापन-योग्यशिष्याभावे चापात्रायेव तां प्रतिपादयेत्। तथा च छान्दोग्यब्राह्मणम् 'विद्यया सार्व म्रियेत न विद्यामूषरे वपेत्'॥ ११३॥

११३ भने ही ब्रह्मवादी के द्वारा [अपनी] विद्या के साथ मरा जाना चाहिए—अर्थात् अपनी विद्या अपने में ही लिये मर जाए, परन्तु घोर आपत्ति में भी उसे ऊसर में न वोये।

अस्यानुवादमाह---

# विद्या ब्राह्मणमेत्याह शेवधिष्टेऽस्मि रक्ष माम् । असूयकाय मां मा दास्तथा स्यां वीर्यवत्तमा ॥ ११४॥

विद्या ब्राह्मणिमिति ॥ विद्याधिष्ठात्री देवता कंचिद्रध्यापकं ब्राह्मणमागत्यैवमवदत् 'तवाहं निधिरिस्म । मां रक्ष । असूयकादिदोषवते न मां वदेः ।
तथा सत्यितशयेन वीर्यवती भूयासम्'। तथा च 'छान्दोग्यब्राह्मणम्—विद्या
ह वै ब्राह्मणमाजगाम तवाहमिस्म त्वं मां पालय, अनर्हते मानिने नैव मा दाः,
गोपाय मां, श्रेयसी तथाहमस्मि' इति ॥ ११४ ॥

११४. विद्या ब्राह्मण के पास आकर वोली—'तेरी निधि हूँ, मेरी रक्षा कर, मुझे असूया करने वाले को मत दे तथा [मैं] वीर्यवत्तमा (सर्वाधिक शक्ति वाली) हो जाऊँ।

११४. असूया—-गुणेषु दोषारोपः। निरुक्त २.८.१

विद्या ह वै ब्राह्मणमाजगाम गोपाय मे शेविधिष्टेऽहमस्मि । असूयकायानृजेऽयताय न मां ब्रूया वीर्यवती यथा स्याम् ।

# यमेव तु शिंच विद्यान्नियतं ब्रह्मचारिणम् । तस्मै मां ब्रहि विप्राय निधिपायाप्रमादिने ॥ ११५॥

यमेवेति ॥ यमेव पुनः शिष्यं शुचि नियतेन्द्रियं ब्रह्मचारिणं जानासि तस्मैं विद्यारूपनिधिरक्षकाय प्रमादरहिताय मां वद ॥ ११५ ॥

११५. जिसे पिवत्र जितेन्द्रिय ब्रह्मचारी जाने, उस निधि की रक्षा करने वाले अप्रमादी विप्र के लिए ही मुझे कह (मेरा अध्यापन कर)।

#### ब्रह्म यस्त्वननुज्ञातमधीयानादवाप्नुयात् । स ब्रह्मस्तेयसंयुक्तो नरकं प्रतिपद्यते ॥ ११६॥

त्रह्मोति ।। यः पुनरभ्यासार्श्रमधीयानादन्यं वा कंचिदध्यापयतस्तदनुमित-रहिनं वेदं गृहणाति स वेदस्तेययुक्तो नरकं गच्छिति, तस्मादेतन्न कर्तव्यम् ॥११६॥ ११६. जो बिना अनुज्ञा लिए पढ़में वाले से ब्रह्म (वेद, वैदिक ज्ञान) को प्राप्त कर ले, ब्रह्म की चोरी से युक्त वह नरक को प्राप्त होता है।

# लौकिकं वैदिकं वापि तथाध्यात्मिकमेव च । आददीत यतो ज्ञानं तं पूर्वमिभवादयेत् ॥११७॥

लौकिकमिति ॥ लौकिकमर्थशास्त्रादिज्ञानं, वैदिक वेदार्थज्ञानं, आध्या-त्मिकं ब्रह्मज्ञानं, यस्मान्तु गृह्णाति तं बहुमान्यमध्ये स्थितं प्रथममभिवादयेत्। लौकिकादिज्ञानदातॄणामेव त्रयाणां समवाये यथोत्तरं मान्यत्वम्॥ ११७॥

११७. लौकिक अथवा वैदिक तथा आध्यात्मिक ज्ञान जिससे ग्रहण करे, पहले उसे अभिवादन करे।

११५. प्रथम पङ्कतौ 'विद्यात्', इति प्रथमपुरुषैकवचनं, द्वितीयपंक्तौ च 'ब्रूहि' इति मध्यमपुरुषकवचनम् । यदि प्रथमपङ्कतौ 'विद्या नियतम् इति स्यात्तदा साधीयरछन्दोभङ्गोऽपि न भवति । अथवा समाधानमिदं स्यात्— किरचदिष विद्यात् । यदि त्वं प्रत्यक्षं नापि जानासि, तथापि ब्रूहि यदि किरचदाप्तो जानाति ।

#### सावित्रीमात्रसारोऽपि वरं विप्रः सुयन्त्रितः। नायन्त्रितस्त्रिवेदोऽपि सर्वाज्ञी सर्वविकयी॥ ११८॥

सावित्रीति ।। सावित्रीमात्रवेत्तापि वरं सुयन्त्रितः शास्त्रनियमितो विप्रा-दिर्मान्यः, नायन्त्रितो वेदत्रयवेत्तापि निषिद्धभोजनादिशीलः प्रतिषिद्धवित्रेता च। एतच्च प्रदर्शनमात्रम् । 'सुयन्त्रित' शब्देन विधिनिषेधनिष्ठत्वस्य विवक्षित-त्वात् ॥ ११८ ॥

११८. सावित्रीमात्र सार वाला (अर्थात् जिसने केवल सावित्री पढ़ी है और उसका जप करता है), (परन्तु) सुनियन्त्रित विप्र उत्कृष्टतर (बेहतर) है; तीनों वेदों [को जानने] वाला भी सब-कुछ खाने वाला, सब-कुछ बेचने वाला अनियन्त्रित विप्र [अच्छा] नहीं।

#### शय्यासनेऽध्याचरिते श्रेयसा न समाविशेत्। शय्यासनस्थश्चेवैनं प्रत्युत्थायाभिवादयेत्।। ११९॥

शय्येति ।। शय्या चासनं च शय्यासनं 'जातिरप्राणिनाम्' (पा. २।४।६) इति द्वन्द्वैकवद्भावः । तस्मिञ्छ्रेयसा विद्याद्यधिकेन गुरुणा चाघ्याचरिते साघारण्येन स्वीकृते च तत्कालमिप नासीत । स्वयं च शय्यासनस्थो गुरावागते उत्थायाभिवादनं कुर्यात् ।। ११९ ।।

११९. [अपने से] उत्कृष्टतर [गुरु आदि] से ग्रहण किये गए शय्या और आसन पर न बैठे। यदि शय्या या आसन पर बैठा हो [तो अपने से उत्कृष्ट-तर] इस (गुरु आदि को) प्रत्युत्थान करके अभिवादन करे।

अस्यार्थवादमाह---

अध्वं प्राणाह्य त्क्रामन्ति यूनः स्थविर आयित । प्रत्युत्थानाभिवादाभ्यां पुनस्तान्प्रतिपद्यते ॥ १२० ॥ अध्वंभिति ॥ यस्माद्यूनोऽल्पवयसो वयोविद्यादिना स्थविरे आयित आग-

११९. प्रत्युत्थान=उठकर किसी की ओर सन्मानपूर्वक जाना—अगवानी करेना ।

च्छिति सित प्राणा ऊर्ध्व उत्क्रामिन्त देहाद्बिहिन्गिन्तुमिच्छित तान्वृद्धस्य प्रत्यु-त्थानाभिवादाभ्यां पुनः सुस्थान्करोति । तस्माद् वृद्धस्य प्रत्युत्थायाभिवादनं कुर्यात् ॥ १२० ॥

१२०. [आयु, विद्या आदि से] वृद्ध के आते हुए होने पर युवक के प्राण ऊपर की ओर उठते हैं (देह से बाहर जाने को होते हैं), [वह] प्रत्युत्थान और अभिवादन से उन्हें फिर प्राप्त करता है (सुस्थ, सुप्रतिष्ठित करता है)

इतश्च फलमाह—

# अभिवादनशीलस्य नित्यं वृद्धोपसेविनः । चत्वारि संप्रवर्धन्ते आयुर्विद्या यशो बलम् ॥ १२१ ॥

अभिवादनशीलस्येति ॥ उत्थाय सर्वदा वृद्धाभिवादनशीलस्य वृद्धसेवि-नश्च आयुः-प्रज्ञा-यशो-बलानि चत्वारि सम्यक् प्रकर्षेण वर्धन्ते ॥ १२१॥

१२१. अभिवादन शील वाले, नित्य वृद्धों का उपसेवन (सेवा, संगति) करने वाले के चार खूब बढ़ते हैं आयु, विद्या, यश [और] बल।

संप्रत्यभिवादनविधिमाह—

# अभिवादात्परं विद्रो ज्यायांसमभिवादयन् । असौ नामाहमस्मीति स्वं नाम परिकीर्तयेत् ॥ १२२ ॥

अभिवादात्परमिति ॥ वृद्धमिभवादयन् विप्रादिरभिवादात्परं 'अभिवादये' इति शब्दोच्चारणानन्तरम् 'अमुकनामाहमस्मि' इति स्व नाम परिकीर्तयेत् । अतो नामशब्दस्य विशेषपरत्वात्स्वनामविशेषोच्चारणानन्तरमिभवादनवाक्ये नामशब्दोऽपि प्रयोज्य इति मेघातिथि-गोविन्दराजयोरिभघानमप्रमाणम् । अत एव गौतमः—(६।१) 'स्वनाम प्रोच्र्याहमिभवादय इत्यभिवदेत्' । साङस्यायनो-ऽपि 'असावहं भो इत्यात्मनो नामादिशेत्' इत्युक्तवान् । यदि च नामशब्दश्रवणा-त्तस्य प्रयोगस्तदा 'अकारश्चास्य नाम्नोऽन्ते' (२।१२५) इत्यभिघानात्प्रत्यभि-वादनवाक्ये नामशब्दोच्चारणं स्यान्न च तत्कस्यचित्संमतम् ॥ १२२ ॥

१२२. अपने से बड़े का अभिवादन करता हुआ विप्र अभिवादन के बाद 'वह नाम वाला में हूँ', इस प्रकार अपना नाम कीर्तित करे (कहे)।

#### नामधेयस्य ये केचिद्धभिवादं न जानते। तान्त्राज्ञोऽहमिति ब्रूयात्स्त्रियः सर्वास्तथैव च ॥ १२३॥

नामधेयस्येति ॥ नामघेयस्य उच्चारितस्य सतो ये केचिदभिवाद्याः संस्कृ-तानभिज्ञतयाभिवादमभिवादार्थं न जानन्ति तान्प्रत्यभिवादनेऽप्यसमर्थत्वात्प्राज्ञ इत्यभिवाद्यगक्तिविज्ञोऽभिवादयिता 'अभिवादयेऽहम्' इत्येवं ब्रूयात् । स्त्रियः सर्वास्तर्थेव ब्रूयात् ॥ १२३ ॥

१२३. जो कोई नाम के (नाम के उच्चारण करने पर) अभिवाद को (अभिवादन के अर्थ को) नहीं जानते हैं उन्हें बुद्धिमान् 'में हूँ' इस प्रकार कहे। सब स्त्रियों को भी ऐसा कहे।

#### भोःशब्दं कीर्तग्रेदन्ते स्वस्य नाम्नोऽभिवादने ।

#### नाम्नां स्वरूपभावो हि भोभाव ऋषिभिः स्मृतः ॥ १२४ ॥

भोःशब्दिमिति ॥ अभिवादिन यन्नाम प्रयुक्तं तस्यान्ते भोःशब्दं कीर्तयेद-भित्राद्यसंबोधनार्थम् ॥ अत एवाह—नाम्नामिति ॥ भो इत्यस्य यो भावः सत्ता सोऽभित्राद्यनाम्नां स्त्रहरभाव ऋषिभिः स्मृतः । तस्मादेवमभिवादनवाक्यम् 'अभिवादये शुभगर्माहमस्मि भोः' ॥ १२४ ॥

१२४. अभिवादन में अपने नाम के अन्त में 'भोः' शब्द कहे, क्योंकि ऋषियों के द्वारा भोभाव (भो की सत्ता या स्वरूप) नामों का स्वरूपभाव (स्व-क्ष्पात्मक सत्ता) कहा गया है—अर्थात् 'भो' सभी नामों का स्वरूप है, इसमें सब नाम आ जाते है।

# आयुष्मान्भव सौम्येति वाच्यो विप्रोऽभिवादने । अकारक्चास्य नाम्नोऽन्ते वाच्यः पूर्वाक्षरः प्लुतः ॥१२५॥ <sup>रिटर्</sup>

आयुष्मानिति ॥ अभिवादने कृते प्रत्यभिवादियत्रा अभिवादको विप्रादिः 'आयुष्मान्भव सौम्य' इति वाच्यः । अस्य चाभिवादकस्य यन्नाम तस्यान्ते योऽकारादिः स्वरो नाम्नामकारान्तत्विनयमाभावात्स प्लुतः कार्यः । स्वरापेक्षं चेदकारान्तत्वं व्यञ्जनान्तेऽपि नाम्नि संभवति । पूर्व नामगतमक्षरं संश्लिष्टं यस्य स पूर्वाक्षरस्तेन नागन्तुरपकृष्य चाकारादिः स्वरः प्लुतः कार्यः । एतच्च

'वाक्यस्य टे: प्लुत उदात्तः' (८।२।८२) इत्यस्यानुवृत्तौ 'प्रत्यभिवादेऽसूद्रै' (८।२।८३) इति प्लुतं स्मरन्पाणिनिः स्फुटमुक्तवान् । व्याख्यातं च वृत्तिकृता वामनेन—'टेरिति किम्, व्यञ्जनान्तस्यैव टे: प्लुतो यथा स्यात्' इति । तस्मा-दीवृशं प्रत्यभिवादनवाक्यं 'आयुष्मान्भव सौम्य शुभगर्मन्', एवं क्षत्रियस्य 'बल-वर्मन्', एवं वैश्यस्य 'वसुभूते' । 'प्लुतो राजन्यविशां वा' (वा. ४८६५) इति कात्यायनवचनात्क्षत्रियवैश्ययोः पक्षे प्लुतो न भवति । शूद्रस्य प्लुतो न कार्यः, '—अशूद्रे' (८।२।८३) इति पाणिनिवचनात् । 'स्त्रियामिप निपेधः' (वा. ४८६४) इति कात्यायनवचनात्स्त्रियामिप प्रत्यभिवादनवाक्ये न प्लुतः । गोविन्दराजस्तु ब्राह्मणस्य नाम्नि शर्मोपपदं नित्यं प्रागभिघाय प्रत्यभिवादनवाक्ये न प्लुतः । गोविन्दराजस्तु ब्राह्मणस्य नाम्नि शर्मोपपदं नित्यं प्रागभिघाय प्रत्यभिवादन-वाक्ये 'आयुष्मान् भव सौम्य भद्र' इति निरुपपदोदाहरणसोपपदोदाहरणान-भिज्ञत्वमेव निजं ज्ञापयति । धरणीघरोऽपि 'आयुष्मान् भव सौम्य' इतिसंबृद्धि-विभक्त्यन्तं मनुवचनं पश्यन्नप्यसंबृद्धिप्रथमैकवचनान्तममुकशर्मत्युदाहरन्वि-चक्षणौरप्युपेक्षणीय एव ॥ १२५॥

१२५. अभिवादन करने पर विप्र 'आयुष्मान् हो सौम्य' इस प्रकार कहा जाना चाहिए। और नाम के अन्त में अकार (अकारादि स्वर) प्लुत कहा जाना चाहिए (तथा व्यञ्जनान्त शब्दों का पहला अक्षर (स्वर) [प्लुत कहा जाना चाहिए]

#### यो न वेत्त्यभिवादस्य विप्रः प्रत्यभिवादनम् । नाभिवाद्यः स विदुषा यथा शूद्रस्तथैव सः ॥ १२६ ॥

यो न वेत्तीति ।। यो विप्रोऽभिवादनस्यानुरूपं प्रत्यभिवादनं न जानात्य-सावभिवादनविदुषापि स्वनामोच्चारणाद्युवतविधिना शूद्र इव नाभिवाद्यः। 'अभिवादयेऽहम्' इति शब्दोच्चारणमात्रं तु चरणग्रहणःदिशून्यमनिपिद्धम् । प्रागुक्तत्वात् ।। १२६ ।।

१२६. जो विप्र अभिवादन के प्रत्यभिवादन को नहीं जानता, विद्वान् के द्वारा वह अभिवादन नहीं किया जाना चाहिए; क्योंकि वह जैसा शूद्र, वैसा ही है (शूद्र के समान है)।

# ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्क्षत्रबन्धमनामयम् । वैश्यं क्षेम्रं समागम्य शूद्रमारोग्यमेव च ॥ १२७ ॥

ब्राह्मणिमिति ।। समागम्य समागमे कृते अभिवादयमवरवयस्कं समान-वयस्कमनिभवादकमि ब्राह्मणं कुशलं क्षत्रियमनामयं, वैश्यं क्षेमं, शूद्रमारोष्यं-पृच्छेत् । अत एवापस्तम्बः—'कुशलमवरवयसं समानवयसं वा विश्रं पृच्छेत्, अनामयं क्षत्रियं, क्षेमं वैश्यं, आरोग्यं शूद्रम् । अवरवयसमिभवादकं वयस्य-मनिभवादकमिथे'ति मन्वर्थमेवापस्तम्बः स्फुटयित स्म । गोविन्दराजस्तु प्रकर-णात्प्रत्यभिवादकस्यैव कुशलादिप्रश्नमाह । तन्नः, अभिवादकेन सह समागमस्यानुप्राप्तत्वात् । समागम्येति निष्प्रयोजनानुवादप्रसङ्गात् । अतः कुशलक्षेमशब्दयोरनामयारोग्यपदयोश्च समानार्थत्वाच्छब्दविशेषोच्चारणमेव विविक्षितम् ॥ १२७ ॥

१२७. मिलकर (मिलने पर) ब्राह्मण से कुशल पूछे, क्षत्रिय से नीरोगता, वैश्य से क्ष्में और शूद्र से आरोग्य ।

# अवाच्यो दीक्षितो नाम्ना यवीयानिप यो भवेत्। भोभवत्पूर्वकं त्वेनमभिभाषत धर्मवित्।। १२८॥

अवाच्य इति ।। प्रत्यभिवादनकाले अन्यदा च दीक्षणीयातःप्रभृत्यावभृथ-स्नानात्कनिष्ठोऽपि दीक्षितो नाम्ना न वाच्यः, किंतु भोभवच्छब्दपूर्वकं दीक्षि-तादिशब्दैरुत्कर्षाभिघायिभिरेव धार्मिकोऽभिभाषेत—'भो दीक्षित, इदं कुरु, भवता यजमानेन इदं कियताम्' इति ।। १२८ ।।

१२७. कुशलम्=कल्याणम् । √कुश् द्युतौ वृषादित्वात् कलन् । अथवा कुं पापं तस्मात् शलति गच्छति पृथक्तवं प्राप्नोतीत्यर्थः ।

आमयम्—आमं तापं रुग्णावस्थां वा यात्यनेनेत्यामयः । आमयस्याभावः—अनामयम् । क्षेमः—िक्ष मन् (उष्णादि १.१३९) लब्धरक्षणम् । आरोग्यम्—अरोगस्य भावः (ष्यज्) ।

१२८. दीक्षित को नाम से नहीं पुकारा जाना चाहिए, भले ही वह छोटा हो; धर्म को जानने वाला इससे 'भो' या 'भवत्'पूर्वक ('भो' या 'भवत्' शब्दों के प्रयोग के साथ) बातचीत करे।

# परपत्नी तु या स्त्री स्यादसंबन्धा च योनितः। तां ब्रूयाद्भवतीत्येवं सुभगे भगिनीति च॥ १२९॥

परपत्नी त्विति ।। या स्त्री परपत्नी भवति, असंबन्धा च योनित इति स्वस्नादिनं भवति तामनुपयुक्तसंभाषणकाले 'भवति, सुभगे भगिनि' इति वा वदेत् । 'परपत्नी'ग्रहणात् कन्यायां नैष विधिः । स्वसुः कन्यादेस्तु 'आयुष्मती'-त्यादिपदैरभिभाषणम् ॥ १२९ ॥

१२९. दूसरे की पत्नी तथा जो स्त्री योनि से (अपने से) सम्बन्ध रखने वाली न हो उसे 'भवति, सुभगे और भगिनि' इस प्रकार पुकारे।

#### मातुलांश्च पितृव्यांश्च श्वशुरानृत्विजो गुरून् । असावहमिति ब्रूयात्प्रत्युत्थाय यवीयसः ॥१३०॥

मातुलांश्चेति ।। मातुलादीनागतान्कनिष्ठानासनादुत्थायं 'असावहम्' इति वदेत् नाभिवादयेत्। असाविति स्वनामनिर्देशः, 'भूयिष्ठाः खलु गुरवः' इत्युपऋम्य ज्ञानवृद्धतपोवृद्धयोरिप हारीतेन गुरुत्वकीर्त्वनात्तयोश्च कनिष्ठयो-रिप संभवात्तिद्विषयोऽयं 'गुरु' शब्दः ॥ १३०॥

१३०. आयु में छोटे [भी] मामाओं, चाचाओं, ससुरों, ऋत्विजों (पुरो-हितों) तथा गुरुओं को प्रत्युत्थान करके 'वह मैं हूँ' इस प्रकार कहे।

ददाति दिव्यतां तावत् क्षिणुयात् पापसन्तितम् । तेन दीक्षेति विख्याता मुनिभिस्तन्त्रपारगैः ॥—–गौतमीयतन्त्रम्, ७.२ १२९. योनितः ससंबन्धा—बहिन इत्यादि ।

१२८. दीक्षित—श्रौत यज्ञ के लिए जिसने अवभृथ स्नान किया है। दीक्षा जाताऽस्य। अथवा दीक्ष् कर्त्तरि क्तः। सोमपानविशिष्टयागकर्त्ता। अथवा पृक्ष्मुखाद् गृहीतमन्त्रः। दीक्षा—यजनम्, पूजनम्, व्रतसंग्रहः—(हेमचन्द्रः)। गुरुमुखात्स्वेष्टदेवमंत्रग्रहणम्।

#### मातृष्वसा मातुलानी श्वश्रूरथ पितृष्वसा । संपूज्या गुरुपत्नीवत्समास्ता गुरुभार्यया ॥ १३१ ॥

मातृष्वसेति ।। मातृष्वस्नादयो गुरुपत्नीवत्प्रत्युत्थानाभिवादनासनदाना- । दिभिः संपूज्याः । अभिवादनप्रकरणादिभवादनमेव संपूजनं विज्ञायत इति समास्ता इत्यवोचत् । गुरुभार्यासमानत्वात्प्रत्युत्थानादिकमिप कार्यमित्यर्थः ।। १३१. मासी, मामी, सास, बुआ, गुरुपत्नी के समान संपूज्य है; वे गुरुपत्नी के समान हैं।

# भातुर्भायोपसंग्राह्या सवर्णाऽहन्यहन्यपि । विप्रोष्य तूपसंग्राह्या ज्ञातिसंबन्धियोषितः ॥ १३२ ॥

म्रातुर्भार्येति ।। भ्रातुः सजातीया भार्या ज्येष्ठा पूजाप्रकरणादुपसंग्राह्या पादयोरिभवाद्या । अहन्यहिन प्रत्यहमेव । अपिरेवार्थे । ज्ञातयः पितृपक्षाः पितृव्यादयः, संबिन्धनो मातृपक्षाः श्वशुरादयश्च, तेषां पत्न्यः पुनिविप्रोध्य प्रवासात्प्रत्यागतेनैवाभिवाद्याः, न तु प्रत्यहं नियम : ।। १३२ ।।

१३२. भाई की सजातीय भार्या प्रतिदिन ही चरणों में अभिवादनीय है। ज्ञातियों से सम्बन्ध वाली स्त्रियाँ प्रवास से लौटने पर चरणों में अभिवादनीय है।

# पितुर्भगिन्यां मातुश्च ज्यायस्यां च स्वसर्यपि । मातृबद्धत्तिमातिष्ठेन्माता ताभ्यो गरीयसी ॥१३३॥

पितुर्भगिन्यामिति ।। पितुर्मातुरुच भगिन्यां ज्येष्ठायां चात्मनो भगिन्यां मातृबद्धृत्तिमातिष्ठेत् । माता पुनस्ताभ्यो गुरुतमा । ननु 'मातृष्वसा मातुला-नी' (२।१३१) इत्यनेनैव गुरुपत्नीवत्पूज्यत्वमुक्तं किमिधकमनेन बोध्यते ? उच्यते—इदमेव 'माता ताभ्यो गरीयसी' इति । तेन पितृष्वस्नानुज्ञायां दत्तायां मात्रा च विरोधे मातुराज्ञाऽनुष्ठेयेति; अथवा पूर्वं पितृष्वस्नादेर्मातृवत्पूज्य-त्वमुक्तम् । अनेन तु स्नेहादिवृत्तिरप्यतिदिश्यत इत्यपुनरुक्तिः ।। १३३ ॥

१३२. ज्ञाति=पिता और माता के पक्ष के रिक्तेदार चाचा, नाना इत्यादि।

१३३० पिता की बहन में तथा माता की बड़ी बहन में माता के समान वृत्ति रखे। माता उनसे बड़ी है। भाव यह है कि इन सबका सन्मान करे। पर माँ इनसे बड़ी है अर्थात् तुलना का अवसर आ पड़े तो माँ की आज्ञा-सेवादि इन सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण समझे।

# दशाब्दास्यं पौरसस्यं पञ्चाब्दास्यं कलाभृताम् । त्र्यब्दपूर्वं श्रोत्रियाणां स्वल्पेनापि स्वयोनिषु ॥१३४॥

दशाब्दास्यमिति ॥ दश अव्दा आस्या यस्य तद्दशाब्दास्यं पौरसस्यम् । अयमर्थः—एकपुरवासिनां वक्ष्यमाणविद्यादिगुणरिहतानामेकस्य दशिभरब्दै ज्येष्टत्वे सत्यपि सस्यमास्यायते । 'पुर' ग्रहणं प्रदर्शनार्थ, तेनैकग्रामादिनिवासिनामिप स्यात् । गीतादिकलाभिज्ञानां पञ्चवर्षपर्यन्तं सस्यं, श्लोत्रियाणां त्र्यब्दपर्यन्तं, सिपण्डेष्वत्यन्ताल्पेनैव कालेन सह सस्यम् । अपिरेवार्थे । सर्वन्त्रोक्तकालादूर्ध्वं ज्येष्ठव्यवहारः ॥ १३४ ॥

१३४. [एक ही] नगर में रहने वालों का सख्य दस वर्ष का कहा गया है, गीतादिकलाभिज्ञों का पाँच वर्ष का कहा गया है, श्रोत्रियों का तीन वर्ष तक का, सिपण्डों का अत्यन्त थोड़े काल का भी।

#### ब्राह्मणं दशवर्षं तु शतवर्षं तु भूमिपम् । पितापुत्रौ विजानीयाद् ब्राह्मणस्तु तयोः पिता ॥ १३५ ॥

ब्राह्मणिमिति ।। दशवर्ष ब्राह्मणं, शतवर्ष पुनः क्षत्रियं पितापुत्रौ विजा-नीयात् । तयोर्मध्ये दशवर्षोऽपि ब्राह्मण एव क्षत्रियस्य शतवर्षस्यापि पिता । तस्मात्पितृवदसौ तस्य मान्यः ।। १३५ ।।

१३३. जननी जन्मभूमिश्च स्वर्गादिप गरीयसी।

१३४. भाव यह है कि हमारे नगर में जो रहता है यदि हम से आयु में दस वर्ष बड़ा भी हो तो हमारा उसका संवन्घ मित्रता का माना जायगा। परन्तु गीतादिकलाभिज्ञों के साथ हमारा मित्रता का संबन्घ तभी माना जायगा जब कि वे ५ वर्ष तक बड़े हों। उससे बड़े हों तो उन्हें बुजुर्ग माने। इसी प्रकार आगे समझना चाहिए।

१३५. दस वर्ष के ब्राह्मण को तथा सौ वष के राजा को पितापुत्र जानो। उन दोनों में ब्राह्मण ही पिता है [चाहे उसकी आयु कुछ भी हो]।

# वित्तं बन्धुर्वयः कर्म विद्या भवति पञ्चमी । एतानि मान्यस्थानानि गरीयो यद्यदुत्तरम् ॥ १३६ ॥ 🎺

वित्तमिति ।। वित्तं न्यायार्जितं धनं, वन्धुः पितृव्यादिः, वयोऽधिकवयस्कता, कर्मश्रौतं स्मार्त च, विद्या वेदार्थतत्त्वज्ञानं, एतानि पञ्च मान्यत्वकारणानि । एषां मध्ये यद्यदुत्तरं तत्तत्पूर्वस्माच्छ्रेष्ठमिति बहुमान्यमेलके वलाबलमुक्तम् ।। १३६ ॥

१३६. न्यायाजित घन, बन्धु, आयु, कर्म और पाँचवीं विद्या—ये सन्मान वा आदर के स्थान हैं—[इन में भी] वाद बाद का अधिक वड़ा है।

# पञ्चानां त्रिषु वर्णेषु भूयांसि गुणवन्ति च। यत्र स्युः सोऽत्र मानार्हः शूद्रोऽपि दशमीं गतः १।१३७।।

पञ्चानामिति ॥ त्रिषु वर्णेषु ब्राह्मणादिषु पञ्चानां वित्तादीनां मध्ये यत्र पुरुषे पूर्वमप्यनेकं भवति ,स एवोत्तरस्मादिप मान्यः । तेन वित्तबन्धुयुक्तो वयोधिकान्मान्यः । एवं वित्तादित्रययुक्तः कर्मवतो मान्यः । वित्तादिचतुष्टय-युक्तो विदुषो मान्यः । गुणवन्ति चेति प्रकर्षवन्ति । तेन द्वयोरेव विद्यादिसत्त्वे प्रकर्षो मानहेतुः । शूद्रोऽपि दशमीमवस्थां नवत्यधिकां गतो द्विजन्मनामिप मानार्हः । शतवर्षाणां दशघा विभागे दशम्यवस्था नवत्यधिका भवति ॥१३७॥

१३७. तीनों वर्णों (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य) में, [इन] पाँचों में अधिक और गुण वाला जहाँ हो, वह [अपेक्षाकृत, अधिक] मान के योग्य है। दसवें

१३६. अयं श्लोकोऽवघेयः। आर्याणां निरतिशयमुच्चचारिच्यं प्रकटयत्ययम्।

[दशक] को प्राप्त हुआहुआ, अर्थात् ९० वर्ष से अधिक आयु का, शूद्र भी [अपेक्षाकृत अधिक] मान के योग्य है।

अयमपि पूजाप्रकारः प्रसङ्गादुच्यते—

#### चित्रणो दशमीस्थस्य रोगिणो भारिणः स्त्रियाः । स्नातकस्य च राज्ञश्च पन्था देयो वरस्य च ॥ १३८ ॥

चिकण इति ॥ चक्रयुक्तरथादियानारूढस्य, नवत्यधिकवयसः, रोगार्तस्य, भारपोडितस्य, स्त्रियाः, अचिरनिवृत्तसमावर्तनस्य, देशाधिपस्य, विवाहाय प्रस्थितस्य पन्थास्त्यक्तव्यः । त्यागार्थत्वाच्च ददातेर्न चतुर्थी ॥ १३८ ॥

१३८. चकी (चक्र से युक्त रथ आदि पर आरूढ़), ९० से अधिक आयु में स्थित, रोगी, जिसने भार उठा रखा है, स्त्री, स्नातक, राजा तथा वर को मार्ग दिया जाना चाहिए अर्थात् जव इनमें से कोई आ रहा हो तो रास्ता छोड़ कर एक ओर,खड़ा हो जाए।

# तेषां तु समवेतानां मान्यौ स्नातकपाथिवौ । राजस्नातकयोश्चैव स्नातको नृपमानभाक् ॥ १३९ ॥

तेपामिति ॥ तेषामेकत्र मिलितानां देशाधिपस्नातकौ मान्यौ। राजस्नात-क्योरिप स्नातक एव राजापेक्षया मान्यः। अतो 'राज' शब्दोऽत्र पूर्वश्लोके न केवलजातिवचनः। क्षत्रियजात्यपेक्षया 'ब्राह्मणं दशवर्षं तु' (२।१३५) इत्यनेन व्राद्मगमात्रस्य मान्यत्वाभिधानात् स्नातकग्रहणवैयर्थ्याच्च ॥ १३९॥

१३७. अत्र कुल्लूकेन य आशयः प्रकटीकृतो न वयं तमनुमोदामहे। पूर्वतरक्लोके कथितं 'गरीयो यद्यदुत्तरम्' इति । एतदनुमृत्य वयो वित्त-वन्धुन्यां गरीयो गुणवत्तरं वा। अतः कुल्लूकस्येदं कथनं 'वित्तबन्ध्युक्तो वयाऽधिकान्मान्य' इत्यादि न साधु। इति तु केवलं 'भूयांसि' इत्यनुमारि। 'गुणविन्त' इत्यप्यनेन सार्धमेव विचारणीयम् । यत्रोभयमपि स्यात्स मानार्ह-तरः । अनेन वित्तविद्यावान् मनुष्यः केवलं विद्यावत उत्कृष्टतरो भविप्यति, परन्तु वित्तबन्धुवान् केवलं विद्यावत उत्कृष्टतरं न भविष्यति । आं, दशमीं गतः सर्वोऽपि मानार्हतमः—तात्पर्यमिदं यन्नवत्यनन्तरं वय एव मानार्हतमम् ।

१३९. इकट्ठे हुए हुए इनमें स्नातक और राजा मान्य हैं। राजा और स्नातक में भी स्नातक राजा से अधिक मान का भागी है।

आचार्यादिशब्दार्थमाह—

#### उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद् द्विजः। सकल्पं सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते ॥ १४०॥

उपनीयेति ॥ तैः शब्दैरिह शास्त्रे प्रायो व्यवहारात् । यो ब्राह्मणः शिष्य-मुपनीय कल्परहस्यसहितां वेदशाखां सर्वामध्यापयति तमाचार्यं पूर्वे मुनयो वदन्ति । कल्पो यज्ञविद्या, रहस्यमुपनिषत् । वेदत्वेऽप्युपनिषदां प्राधान्यवि-वक्षया पृथक्षतिर्देशः ॥१४०॥

१४०. जो द्विज उपनयन करके शिष्य को यज्ञविद्या के साथ तथा उप-निषत् के साथ वेद पढ़ाये उसे आचार्य कहते हैं।

#### एकदेशं तु वेदस्य वेदाङ्गान्यपि वा पुनः । योऽध्यापयति वृत्त्यर्थमुपाध्यायः स उच्यते ॥ १४१ ॥

एकदेशमिति ।। वेदस्यैकदेशं मन्त्रं ब्राह्मणं च वेदरिहतानि व्याकरणादी-न्यङ्गानि यो वृत्त्यर्थमध्यापयिति स उपाध्याय उच्यते ।। १४१ ।।

१४१. वेद के एक भाग को अथवा वेदाङ्गों को जो वृत्ति के लिए पढ़ाता है, वह उपाध्याय कहलाता है।

# निषेकादीनि कर्माणि यः करोति यथाविधि । संभावयति चान्नेन स विष्रो गुरुरुच्यते ॥ १४२ ॥

कालिदासो मालविकाग्निमित्रे—

यस्यागमः केवलजीविकाये तं ज्ञानपण्यं विणजं वदन्ति

१४०. आचार्यः - आचार्यः कस्मात् ?

आचारं ग्राहयत्याचिनोत्यर्थानाचिनोति बुद्धिमितिवा ।—निरुक्तम् १.४. १४१. अत्रेदमवघेयं यद् यो वृत्त्यर्थं पाठयति स आचार्यपदभाक् कदाचिदिष न भवति ।

निषेकादीनीति ।। निषेको गर्भाघानं, तेन पितुरयं गुरुत्वोपदेशः। गर्भा-वानादीनि संस्कारकर्माणि पितुरुपदिष्टानि यथाशास्त्रं यः करोति, अन्नेन च संवर्घयति स विप्रो गुरुरुच्यते ।। १४२ ॥

१४२. जो यथाविधि गर्भाधान इत्यादि कर्म करता है और अन्न से [शिश्को] बढ़ाता है वह विप्र गुरु कहलाता है।

# अग्न्याधेयं पाकयज्ञानग्निष्टोमादिकान्मखान् । यः करोति वृतो यस्य स तस्यत्विगिहोच्यते ॥ १४३ ॥

अग्न्याधेयमिति ॥ आहवनीयाद्यग्न्युत्पादकं कर्माग्न्याधेयं, अष्टकादी-न्याकयज्ञान्, अग्निप्टोमादीन्यज्ञानन्कृतवरणो यस्य करोति स तस्यित्विगिह् शास्त्रेऽभिधीयते । ब्रह्मचारिधर्मेष्वनुपयुक्तमप्यृत्विग्लक्षणमाचार्यादिवदृत्विजोऽपि मान्यत्वं दर्शयितुं प्रसङ्गादुक्तम् ॥ १४३ ॥

१४३. अग्न्याघेय, पाकयज्ञ, अग्निप्टोम इत्यादि यज्ञ, वरण किया हुआ जो जिसके लिए करता है वह उसका ऋत्विक् कहलाता है।

#### य आवृणोत्यवितथं ब्रह्मणा श्रवणावुभौ । स माता स पिता ज्ञेयस्तं न द्रह्मोत्कदाचन ॥ १४४ ॥

य आवृणोतीति ।। य उभौ कर्णो अवितथमिति वर्णस्वरवैगुण्यरिहतेन सत्यरूपेण वेदेनापूरयित स माता पिता च ज्ञेयः। महोपकारकत्वगुणयोगा-दयमध्यापको माता-पितृ'शब्दवाच्यस्तं नापकुर्यात् । कदाचनेति गृहीते वेदे ।। १४४ ।।

१४२. गुरु:--सम्माननीयः । [अत्र] पिता ।

१४३. अग्न्याध्येय:--अग्निराधेयो यत्र।

पाकयज्ञः—पाकसाध्यो यज्ञः। चरुपाकेन कर्त्तव्य यज्ञभेदः। स च यज्ञो वृषोत्सर्गादि होमः। 'ब्रह्मयज्ञादन्ये पञ्चमहायज्ञान्तर्गता वश्वदेवहोमबलिकर्म-नित्यश्राद्धातिथिभोजनात्मकाश्चत्वारः पाकयज्ञाः।'

अग्निष्टोमः—अग्नेः स्तोमः स्तुतिसाधनं तृचसमुदायोऽवसानेऽत्र । अथवा अग्नीनां स्तोमः । यागविशेषः ।

१४४. जो ठीक-ठीक (पूर्णतया सम्यक् रीति से) दोनों कानों को वेद (वेदजान) से पूरित करता है (भरता है), उसे माँ और वाप जानना चाहिए; उसके प्रति कभी द्रोह न करे।

#### उपाध्यायान्दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता । सहस्रं तु पितृमाता गौरवेणाति रिच्यते ॥ १४५ ॥

उपाध्यायानिति ।। दशोपाध्यायानपेक्ष्य आचार्यः, आचार्यशतमपेक्ष्य पिता, सहस्रं पितृनपेक्ष्य माता गौरवेणातिरिवता भवति । अत्रोपनयनपूर्वकमावित्री-मात्राध्यापियता आचार्योऽभिप्रेतः, तमपेक्ष्य पितुरुत्कर्षः । 'उत्पादकब्रह्मदात्रोः' (२।१४६) इत्यनेन मुख्याचार्यस्य पितरमपेक्ष्योत्कर्प वध्यतीत्य विरोधः ॥ १४५ ॥

१४५. दम उपाध्यायों से आचार्य, आचार्यों के सौ (सौ आचार्यों) से पिता, पिताओं के हजार (हजार पिताओं) से माता गौरव के द्वारा (गौरव की दृष्टि से) बढ़कर है।

#### उत्पादकब्रह्मदात्रोगरीयान्ब्रह्मदः पिता । ब्रह्मजन्म हि विप्रस्य प्रेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ १४६ ॥

उत्पादकेति ॥ जनकाचार्यौ द्वाविष पितरौ । जन्मदातृत्वात् । तयोराचार्यः पिता गुरुतरः । यस्माद्विप्रस्य ब्रह्मग्रहणार्थ जन्मोपनयनमंस्काररूप जन्म पर-लोके च बाब्वतं नित्यम् । ब्रह्मप्राप्तिफलकत्वात् ॥ १४६ ॥

१४६. पैदा करने वाले और वेद (ज्ञान) देने वाले (दोनों पिताओं में) वेद (ज्ञान) देने वाला पिता वढ़कर है। विप्र का ब्रह्मजन्म (ब्रह्म के द्वारा जन्म) मर कर (परलोक मे) और इस लोक में शाश्वत है।

१४५. मातुर्गो रवं महर्षिणा मनुना प्रख्यापितमित्यवधेयम् । अनेनैव सिध्यति यन्मनुनं नारीनिन्दकः । यत्र निन्दा प्रतिभाति सा नारीभावुकस्वभाव-जनितदोषनिन्दा । विस्तरो भूमिकायां द्रष्टव्यः ।

१४६. वास्तविकः पिता कः ? कालिदासो रघुवंशे दिलीपविषये कथयति— प्रजानां विनयाधाद् रक्षणाद् भरणादिप । स पिता पितरस्तासां केवलं जन्महेतवः ॥ —रघुवंशम्

#### कामान्माता पिता चैनं यदुत्पादयतो मिथः। संभूति तस्य तां विद्याद्यद्वीनावभिजायते॥ १४७॥

कामादिति ॥ मानापितरौ यदेनं वालकं कामवशेनान्योन्यमृत्पादयतः संभवमात्रं तत्तस्य पश्वादिसाधारणम् । यद्योनौ मातृकुक्षावभिजायतेऽङ्ग- प्रत्यङ्गानि लभते ॥ १४७ ॥

१४७. माता और पिता परम्पर काम से (काम के विद्या होकर) जो पैदा करते हैं, जो योनि (मातृ-कुक्षि) में पैदा होता है, उसे (केवल) उस का (शिशु का) पैदा होना जाने ।

#### आचार्यस्त्वस्य यां जाति विधिवद्वेदपारगः। उत्पादयति सावित्रया सा सत्या साऽजरामरा ॥ १४८॥

आचार्य इति । आचार्यः पुनर्वेदनोऽस्य माणवकस्य यां जाति यज्जनम विधिवत्सावित्र्येति साङ्गोपनयनपूर्वकसावित्र्यनुवचनेनोत्पादयति सा जातिः सत्या अजरामरा च । ब्रह्मप्राप्तिफलत्वात् । उपनयनपूर्वकस्य वेदाध्ययन-तदर्थज्ञानानुष्ठानैनिष्कामस्य मोक्षलाभात् ॥ १४८॥

१४८. वेद में पारङ्गत आचार्य इस (शिशु के) जिस जन्म को सावित्री के हारा पैदा करता है वह (जन्म) अजर और अमर है।

# अल्पं वा बहु वा यस्य श्रुत्स्योपकरोति यः। तमपीह गुरुं विद्याच्छ् तोपिक्रय्या तया॥ १४९॥

अल्पं वेति ॥ श्रुतस्य श्रुतेनेत्यर्थः । उपाध्यायो यस्य शिष्यस्याल्पं वा वहु वा ऋत्वा श्रुतेनोपकरोति तमपीह शास्त्रे तस्य गुरुं जानीयात् । श्रुतमेवोप- किया, तया श्रुतोपिकयया ॥ १४९॥

१४९. जो जिसके [वेद] जान में अल्प या अधिक उपकार करता है उसको भी यहां [वेद] ज्ञान (देने रूपी) उपकार के कारण से गुरु जाने ।

ब्राह्मस्य जन्मनः कर्ता स्वधर्मस्य च शासिता।
बालोऽपि विप्रो वृद्धस्य पितः भवति धर्मतः ॥ १५०॥
ब्राह्मस्येति ॥ ब्रह्मश्रवणार्थं जन्म ब्राह्मसुपनयनम् । स्वधर्मस्य शासिता

वेदार्थव्याख्याता तादृशोऽपि बालो वृद्धस्य ज्येष्टस्य पिता भवति । धर्मत इति पितृधर्मास्तिस्मिन्ननुष्ठातव्याः ॥ १५०॥

१५०. ब्रह्म (वेद, ज्ञान) संबन्धी जन्म का करने वाला और स्वधर्म का अध्यापन करने वाला बाल विप्र भी धर्म से वृद्ध का पिता होता है।

प्रकृतानुरूपार्थवादमाह—

#### अध्यापयामास पितॄञ्शिशुराङ्गिरसः कविः । पुत्रका इतिहोवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ॥ १५१ ॥

अध्यापयामासेति ।। अङ्गिरसः पुत्रो वालः कविर्विद्वान् पितृन्गौणान् पितृव्यतत्पुत्रादीनधिकवयसोऽध्यापितवान् । ताञ्ज्ञानेन परिगृह्य शिष्यान्कृत्वा 'पुत्रकाः' इति आजुहाव । इतिह इत्यव्ययं पुरावृत्तसूचनार्थम् ।। १५१ ॥

१५१. विद्वान्, अङ्गिरस् के पुत्र ने (=अङ्गिरस् के विद्वान् पुत्र ने) पिताओं को (पिता के समान आयु वालों को) पढ़ाया। उनको [वह] ज्ञान से [शिप्यों के रूप में] स्वीकार करके, 'हे छोटे पुत्रों', कहता था।

#### ते तमर्थमपृच्छन्त देदानागतमन्यवः। देव।श्चैतान्समेत्योचुन्य्याय्यं वः शिशुरुक्तवान् ॥ १५२॥

ते तमर्थमपृच्छन्तेति ॥ ते पितृतुल्याः 'पुत्रकाः' इत्युक्ता अनेन जातकोधाः 'पुत्रक' गव्दार्थ देवान्पृष्टवन्तः । देवाश्च पृष्टा मिलित्वा एतानवोचन्—युष्मा-न्यच्छिशुः 'पुत्र' शब्देनोक्तवांस्तद्युक्तम् ॥ १५२॥

१५२ आ गया है कोघ जिन को ऐसे उन्होंने देवों से इस वारे में पूछा [कि यह हमें 'छोटे पुत्रो' कहता है]। और देवों ने इकट्ठा होकर इनको कहा—[इसने] ''तुम्हें शिशु ठीक ही कहा।''

#### अज्ञो भवति वै बालः पिता भवति मन्त्रदः । अज्ञं हि बालमित्याहुः पितेत्येव तु मन्त्रदम् ॥ १५३ ॥

अज्ञ इति ॥ वैशब्दोऽवघारणे । अज्ञ एव बालो भवति न त्वल्पवयाः । मन्त्रदः पिता भवति । 'मन्त्र'ग्रहणं वेदोपलक्षणार्थम् । यो वेदमध्यापयति व्याचष्टे स पिता । अत्रैव हेतुमाह—यस्मात्पूर्वेऽपि मुनयोऽज्ञं बालमित्यूचुः, मन्त्रदं च पितेत्येवात्रुवन्नित्याह ॥ १५३ ॥

१५३. ज्ञानरिहत ही बच्चा होता है, मन्त्र देने वाला ही पिता होता है। ज्ञान-रिहत को ही बच्चा, [तथा] केवल मन्त्र [वेद ज्ञान] देने वाले को ही पिता, इस प्रकार कहते हैं।

#### न हायनैर्न पिलतैर्न वित्तेन न बन्धिभिः। ऋषयश्चित्रिरे धर्म योऽनूचानः स नो महान्।। १५४॥

न हायनैरिति ॥ न बहुभिर्वर्षैः, न केशश्मश्रुलोमभिः शुक्लैः, न बहुना धनेन, न पितृव्यत्वादिभिर्वन्धभावैः, ममुदितैरप्येतैर्न महत्त्वं भवति, किंतु ऋपय इमं धर्म कृतवन्तः । यः साङ्गवेदाध्येता सोऽस्माकं महान् संमतः ॥ १५४॥

१५४. न वर्षों से, न सफेद केशश्मश्रु-लोमों से, न धन से, न बन्धुओं से [वड़प्पन आता है];ऋपियों ने यह धर्म (नियम) बनाया है जो अनूचान (अङ्गों के सहित वेदों का अध्येता) है, वह ही हमारे लिए महान् है।

#### वित्राणां ज्ञानतो ज्यैष्ठ्यं क्षत्रियाणां तु वीर्यतः । वैश्यानां धान्यधनतः शूद्राणामेव जन्मतः ॥ १५५ ॥

विप्राणामिति ॥ ब्राह्मणानां विद्यया, क्षत्रियाणां पुनर्वीर्येण, वैश्यानां धान्यवस्त्रादियनेन, शूद्राणामेव पुनर्जन्मना श्रेष्ठत्वम् । सर्वत्र तृतीयार्थे तसिः ॥ १५५ ॥

१५५ विश्रों की ज्ञान से ज्येष्ठता है, क्षत्रियों की वीर्य (शक्ति) से, वैश्यों की धान्य-धन से और शूद्रों की जन्म से (अर्थात् शूद्रों में एक-दूसरे से वड़ा आयु के कारण होता है।

न तेन वृद्धो भवति येनास्य पिलतं शिरः। यो वै युवाप्यधीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः॥ १५६॥

१५४. पिलतम् —केशादौ जरया जाता श्वेतता। अनुचानः—शिक्षादिषङङ्गसहितवेदाध्येता । वेदार्थानुवचनसमर्थः।

न तेनेति ॥ न तेन वृद्धो भवति येनास्य शुक्लकेशं शिरः किंतु युवापि सन् यो विद्वांस्तं देवाः स्थविरं जानन्ति ॥ १५६॥

१५६. उससे (उस कारण से) वृद्ध नहीं होता है जिससे इसका सिर सफेंद बालों वाला हो गया है। (अर्थान् सफेंद वालों के कारण वृद्ध नहीं होता)—जवान भी, जो अध्ययनशील है, देव उसे वृद्ध जानते है।

#### यथा काष्ठमयो हस्ती यथा चर्ममयो मृगः। यश्च विप्रोऽनधीयानस्त्रयस्ते नाम बिभ्रति॥ १५७॥

यथा काष्ठमय इति ।। यथा काष्ठघटितो हस्ती, यथा चर्मनिर्मितो मृगः, यश्च विप्रो नाधीते, त्रय एते नाममात्रं दघति, नतु हस्त्यादिकार्य शत्रुवघादिकं कर्तुं क्षमन्ते ।। १५७ ।।

१५७. जैसे लकड़ी का बना हुआ हाथी, जैसे चमड़े से बना हुआ हिरन और जो न पढ़ने वाला विप्र—ये तीनों नाम को [ही] धारण करते हैं (अर्थात् नाम के हाथी, हिरन या विप्र है)।

### यथा षण्ढोऽफलः स्त्रीषु यथा गौर्गवि चाफला । यथा चाज्ञेऽफलं दानं तथा विप्रोऽनृचोऽफलः ॥ १५८ ॥

यथा पण्ड इति ।। यथा नपुंसकः स्त्रीपु निष्फलः, यथा च स्त्रीगवी गव्यामेव निष्फला, यथा चाजे दानमफलं, तथा ब्राह्मणोऽप्यनधीयानो निष्फलः श्रौतस्मार्तकर्मानर्हतया तत्फलरहितः ॥ १५८ ॥

१५८. जैसे नपुसक स्त्रियों में निष्फल है, जैसे गौ गौ में अफल (फल-रहित) है, जिस प्रकार मूर्ख में दान अफल है वैसे ही ऋचाओं (वेद, वेद ज्ञान, स्वाध्याय) से रहित विप्र अफल है।

#### अहिंसयैव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम्। वाक्चैव मधुरा इलक्ष्णा प्रयोज्या धर्ममिच्छता ॥ १५९॥

अहिंसय वेति ।। भूतानां शिष्याणां प्रकरणाच्छ्रे योर्थमनुशासनमनतिहिंसया कर्तव्यम्, 'रज्ज्वा वेणुदलेन वा' (८।९९) इत्यल्पहिंसाया अभ्यनुज्ञानात् । वाणी मधुरा प्रीतिजननी इस्तरणा या नोच्चैरुच्यते सा शिष्यशिक्षायै धर्मबृद्धिमिच्छता प्रयोक्तव्या ॥ १५९॥

१५९. प्राणियों का (जिप्यों का) अनुज्ञासन अहिंसा से ही करना चाहिए। वर्म को चाहने वाले के द्वारा मधुर और श्लक्ष्ण (चिकनी, कोमल) वाणी प्रयुक्त की जानी चाहिए।

इदानी पुरुषमात्रस्य फलं धर्म वाङ्मन संयममाह—

#### यस्य वाङ्मनसी शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा । स वै सर्वमवाप्नोति वेदान्तोपगतं फलम् ॥ १६० ॥

यस्येति । अध्यापयिनुरेव यस्य वाङ्मनश्चोभयं शुद्धं भवति, वागनृता-दिभिन्दुण्टा, मनश्च रागद्वेषादिभिरदूषितं भवति, एते वाङ्मनसी निषिद्ध-विषयप्रकरणे सर्वदा यस्य पुंसः सुरक्षिते भवतः, स वेदान्तेऽवगतं सर्व फलं सर्वज्ञत्वं सर्वेशानादिरूपं मोक्षलाभादवाप्नोति ॥ १६०॥

१६०. जिसके वाणी और मन शुद्ध हैं तथा सदा भली भांति रक्षित है, वह वेदान्त में गये हुए (वेदान्त से प्राप्त होने वाले) सारे फल को प्राप्त कर लेता है।

# नारुंतुदः स्यादार्तोऽपि न परद्रोहकर्मधीः । ययास्योद्विजते वाचाऽनालोक्यां तामुदीरयेत् ॥ १६१ ॥

नारुंतुद इति ॥ अयमपि पुरुषमात्रस्यैव धर्मो नाध्यापकस्य । आर्तः पीडितोऽपि नारुंतुदः स्यान्न मर्मपीडाकरं तत्त्वदूपणमुदाहरेत् । तथा परस्य द्रोहोऽपकारस्तदर्थं कर्म बुद्धिश्च न कर्तव्या । तथा यया वाचाऽस्य परो व्यथते तां मर्मस्पृशमनालोक्यां स्वर्गीदिप्राप्तिविरोधिनी न वदेत् ॥ १६१ ॥

१६१. (स्वयं) आर्त्त (दुःखी भी)[अन्य के लिए] मर्मपीड़ाकर न होवे, न ही परद्रोह के कर्म [करने] का विचार रखने वाला हो । इसकी जिस वाणी से

१५९. इलक्ष

(कोई) उद्विग्न, (भयभीत) होता है, (स्वर्ग) लोक न देने वाली उसको न बोले। संमानाद्ब्राह्मणो नित्यमुद्विजेत विषादिव। अमृतस्येव चाकाङक्षेदवमानस्य सर्वदा॥ १६२॥

संमानादिति ।। ब्राह्मणः संमानाद्विषादिव सर्वदोद्विजेत संमाने प्रीति न कुर्यात् । अमृतस्येव सर्वस्माल्लोकादवमानस्याकाङक्षेत्, अवमाने परेण कृतेऽपि क्षमावांस्तत्र खेदं न कुर्यात् । मानावमानद्वन्द्वसिह्ण्णुत्वमनेन विघी-यते ।। १६२ ॥

१६२. संमान से ब्राह्मण नित्य विष की तरह उद्विग्न हो (भयभीत हो, घवराय) और अपमान को सदा अमृत की तरह तीव्रता से चाहे।

अवमानसहिष्णुत्वे हेतुमाह--

#### सुखं ह्यवमतः शेते सुखं च प्रतिबुध्यते । सुखं चरति लोकेऽस्मिन्नवमन्ता विनश्यति ॥ १६३ ॥

मुखं ह्यवमतः शेत इति ।। यस्मादवमाने परेण कृते तत्र खेदमकुर्वाणः सुखं निद्राति । अन्यथाज्वमानदुःखेन दह्यमानः कथं निद्रां लभते । कथं च सुखं प्रतिबृध्यते । प्रतिबृद्धश्च कथं मुखं कार्येषु चरति । अवमानकर्ता तेन पापेन / विनश्यित ॥ १६३ ॥

१६३. क्योंकि जिसका अपमान हुआ है, वह सुखपूर्वक सोता है, सुखपूर्वक उठता है, सुखपूर्वक इस लोक में गित करता है; अपमान करने वाला नष्ट हो जाता है।

पाठान्तर-रूपेण 'वाच्या नालोक्याम्' इत्यस्ति । तत्रापि 'वाचा नालोक्याम्' इति स्यात्तदाऽर्थसाधुत्वम् ।

१६३ कुल्लूकस्य त्याख्याँऽत्रासंगता प्रतिभाति, असौ 'कथम्' इत्यस्या-ध्याहारं करोति । नैतदावश्यकम् । नात्पर्यमिदं प्रतिभाति यद् यदि केनचिदन्यस्य हानिर्न कृता, अपमानोऽपि क्षमाभावेन सोढस्तस्य सर्व सुखमेव 'यदि मनः शान्तं' तदा सुखमेवास्ति ।

१६१ 'वाचाऽनालोक्याम्' अस्य स्थाने यदि 'वाचा नालोक्याम्' इति स्यात्तदाऽर्थ साधुत्वम् । नालोक्याम् = न अलोक्याम् । ताम् अलोक्यां [वाचं] न उदीरयत् । कुल्लूको 'ऽनालोक्यामि' नि पठति पुनः 'न वदते' इत्यत्र नेति कुत आयातम्?

#### अनेन क्रमयोगेन संस्कृतात्मा द्विजः शनैः । गुरौ वसन्संचिनुयाद्ब्रह्माधिगमिकं तपः ॥ १६४॥

अनेनेति ।। अनेन क्रमकथितोपायेन जातकर्मादिनोपनयनपर्यन्तेन संस्कृतो हिजो गुरुकुले वसन् शनै रत्वरया वेदग्रहणार्थ तपोऽभिहिताभिधास्यमाननियम-कलापरूपमनुतिष्ठेत् । विन्ध्यन्तरसिद्धस्याप्ययमर्थवादोऽध्ययनाङ्गत्वबोध-नाय ।। १६४ ।।

१६४. इस ऋमयोग (ऋमपूर्वक बताए हुए उपायसमूह) से परिष्कृत हो गया है अन्तरात्मा (आत्मा, मन, बुद्धि आदि) जिसका ऐसा द्विज गुरु में (गुरु के समीप) रहता हुआ शनैः शनैः ब्रह्म (वेद, ज्ञान) को प्राप्त कराने वाले तप का संचय करे।

अध्ययनाङ्गत्वमेव स्पष्टयति--

# तपोविशेर्षैविविधैर्वतैश्च विधिचोदितैः। वेदः कृत्स्नोऽधिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजन्मना ॥ १६५॥

तपोविशेषैरिति ॥ तपोविशेषैनियमकलापैर्विविधैर्बहुप्रकारैश्च 'अध्येष्य-माणस्त्वाचान्तः' (२।७०) इत्यादिनोक्तैः, 'सेवेतेमांस्तु नियमान्' (२।१७५)। इत्यादिभिर्वक्ष्यमाणैरिप, व्रतश्चोपनिषन्महानाम्निकादिभिर्विधिचोदितैः स्वगृह्य-विहितैः समग्रवेदो मन्त्रव्राह्मणात्मकः सोपनिषत्कोऽप्यध्येतव्यः। रहस्यमुप-निषदः। प्राधान्यख्यापनाय पृथङनिर्देशः ॥१६५॥

१६५. द्विजन्मा के द्वारा विशेष विशेष तपों से, विविध शास्त्र में प्रेरित (कथित) व्रतों से सारा सरहस्य (सोपनिषत्) वेद प्राप्त किया जाना अथवा अध्ययन किया जाना चाहिए।

# वेदमेव सदाभ्यस्येत्तपस्तप्स्यिन्द्वजोत्तम्ः। वेदाभ्यासो हि विप्रस्य तपः परिमहोच्यते ॥ १६६॥

वेदमेवेति ॥ यत्र नियमानामङ्गत्वमुक्तं तत्कृत्स्नस्वाध्यायाध्ययनमनेन

विघत्ते । तपस्तप्स्यंश्चरिष्यन्द्विजो वेदमेव ग्रहणार्थमावर्तयेत् तस्माद्वेदाभ्यास एव विप्रादेरिह लोके प्रकृष्टं तपो मुनिभिरभिधीयते ॥ १६६॥

१६६. तप के लिए प्रस्तुत (तप करना चाहता हुआ) द्विजोत्तम सदा वेद का ही अभ्यास करे, क्योंकि वेदाभ्यास ही विप्र का नरम तप कहलाता है।

# प्रेप्त आ हैव स नखाग्रेभ्यः परमं तप्यते तपः। यः स्नग्व्यपि द्विजोऽधीते स्वाध्यायं शक्तितोऽन्वहम् ॥१६७॥

आ हैवेति ॥ स्वाध्यायाध्ययनस्तुतिरियम् ॥ ह्जव्दः परमजब्दिविहितस्यापि प्रकर्पस्य सूचकः ॥ स द्विज आ नखाग्रेभ्य एव चरणनखपर्यन्तं सर्वदेहव्यापक-मेव प्रकृष्टनमं नपस्तप्यते ॥ यः स्रग्व्यपि कृसुममालाधार्यपि प्रत्यहं यथाशिक्त स्वाध्यायमधीते ॥ स्रग्व्यपीत्यनेन वेदाध्ययनाय ब्रह्मचारिनियमत्यागमपि स्तुत्ययं दर्शयति ॥ तप्यत इति 'तपस्तपःकर्मकस्यैव' (पा. ३।१।८८) इति यगा-तमनेपदे भवतः ॥ १६७ ॥

१६७. निश्चय से वह द्विज नखों के अगले भाग तक (अत्यिधिक) परम तप नपना (करता) है जो माला धारण करता हुआ भी प्रतिदिन यथाशिक्त स्वाघ्याय (वेद) को पढ़ता है।

#### योऽनधीत्य द्विजो वेदम्न्यत्र कुरुते श्रमम् । स जीवन्नेव शूद्रत्वमाशु गच्छति सान्वयः ॥ १६८ ॥ ४

योऽनवीत्येति ।। यो द्विजो वेदमनवीत्यान्यत्रार्थगास्त्रादौ श्रमं यत्नाति-श्चयं करोति स जीवन्नेव पुत्रपौत्रादिसहितः शीघ्यं शूद्रत्वं गच्छति । वेदमनवी-त्यापि स्मृतिवेदाङ्गाध्ययने विरोधाभावः । अत एव शङ्ख-लिखितौ—-'न वेद-मनधीत्यान्यां विद्यामधीयीतान्यत्र वेदाङ्गस्मृतिभ्यः' ॥ १६८ ॥

१६५ सर्वैः स्वाध्यायशीलैरिदं सत्यभूषण योगिविरचितसूत्रं मनिस निधेयम्—'अभ्यासेनाभ्यासः' । अभ्यासेन हि संसारे भयाभावः (अ+भ्यासः= अभयम् $--\sqrt{2}$ भ्यसी भये ) ।

१६७. स्रग्≕माला । स्वग्वी ≕ मालावारी । मालाघारणमत्र सांसारिक-भोगनिरत्युपलक्षणम् ।

१६८. जो द्विज वेद को न पढ़कर अन्यत्र श्रम करता है, वह जीता हुआ ही शीघ्र ही अन्वय (वंश, पुत्रपौत्रादि) सहित शूद्रत्व को प्राप्त हो जाता है। द्विजानां तत्र तत्राधिकारश्रुतेद्विजत्विनरूपणार्थमाह—

# मातुरग्रेऽधिजन्तुः द्वितीयं मौञ्जिबन्धने। तृतीयं यज्ञदीक्षायां द्विजस्य श्रुतिचोदनात्॥ १६९॥

मातुरग्र इति ।। मातुः सकाशादादौ पुरुषस्य जन्म । द्वितीयं मौञ्जिन्वन्यने उपनयने । 'ङ्यापोः संज्ञाछन्दसोर्बहुलम्' (पा. ६।३।६३) इति हस्वः; तृतीयं ज्योतिष्टोमादियज्ञदीक्षायां वेदश्रवणात् । तथा च श्रुतिः 'पुनर्वा यदृत्विजो यज्ञियं कुर्वन्ति यद्दीक्षयन्ति' इति । प्रथमद्वितीयतृतीयजन्म-कथनं चेदं द्वितीयजन्मस्तुत्यर्थ, द्विजस्यैव यज्ञदीक्षायामप्यधिकारात् ।। १६९ ॥

१६९ वेद के प्रेरण (कथन, विधान) से द्विज का पहला जन्म मां से, द्वितीय मेखलाबन्धन (उपनयन) में, तीसरा यज्ञदीक्षा में होता है।

#### तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य मौञ्जीबन्धनिचिह्नितम् । तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते ॥ १७० ॥

तत्रेति ।। तेषु त्रिषु जन्मसु मध्ये यदेतद् ब्रह्मग्रहणार्थ जन्मोपनयनसंस्कार-रूपं मेखलाबन्धनोपलक्षितं तत्रास्य माणवकस्य सावित्री माता, आचार्यश्च पिता, मातृपितृसंपाद्यत्वाज्जन्मनः ।। १७० ॥

१७०. उन [तीनों जन्मों] में इसका मेखलाबन्धन से चिह्नित जो ब्रह्म-जन्म (वेदज्ञान से जन्म) है—उसमें इसकी सावित्री माता [और] आचार्य पिता कहलाता है।

#### वेदप्रदानादाचार्यं पितरं परिचक्षते।

# न ह्यस्मिन्युज्यते कर्म किचिदामौञ्जिबन्धनात् ॥ १७१॥

वेदप्रदानादिति ॥ वेदाध्यापनादाचार्य पितरं मन्वादयो वदन्ति । पितृ-वन्महोपकारफलाद् गौणं पितृत्वम् । महोपकारमेव दर्शयति—न ह्यस्मिन्निति ।

१७०. ब्रह्मजन्म = कुल्लूक:--ब्रह्मग्रहणार्थं जन्म, बलहरस्तमनुसरति । अस्माकं मतेन 'ब्रह्मणो ब्रह्मणि वा जन्म'।

यस्मादस्मिन्माणवके प्रागुपनयनात्किचित्कर्मश्रौतं स्मार्तं च न संबध्यते, न तत्राधिकियत इत्यर्थः ॥ १७१॥

१७१. वेद [ज्ञान] देने के कारण आचार्य को पिता कहते हैं क्योंकि मौञ्जी-बन्धन (मेखला-बन्धन) से पहले इस (बालक) में कोई [श्रौत-स्मार्त] कर्म संबद्ध नहीं होता है—अर्थात् वह किसी श्रौतस्मार्त कर्म का अधिकारी नहीं होता।

#### नाभिव्याहारयेद् ब्रह्म स्वधानिनयनादृते । शद्रेण हि समस्तावद्यावद्वेदे न जायते ॥ १७२ ॥

नाभिव्याहारयेदिति ।। आमौञ्जिबन्धनादित्यनुवर्तते । प्रागुपनयनाद्वेदं नोच्चारयेत् । 'स्वधा'शब्देन श्राद्धमुच्यते । निनीयते निष्पाद्यते येन मन्त्रजातेन तद्वर्जियत्वा मृतिपतृको नवश्राद्धादौ मन्त्रं नोच्चारयेत् । तद्वचितिरिक्तं वेदं नोदाहरेत् । यस्माद्यावद्वेदे न जायते तावदसौ शूद्रेण तुल्यः ॥ १७२ ॥

१७२. श्राद्ध-निष्पादन [के मन्त्रों] को छोड़कर [मेंखलाबन्धन से पूर्व] वेद का उच्चारण न करे, क्योंकि जब तक वेद में जन्म में नहीं लेता तब तक (वह) शूद्र के समान है।

#### कृतोपनयनस्यास्य व्रतादेशनिषयते । ब्रह्मणो ग्रहणं चैव क्रमेण विधिपूर्वकम् ॥ १७३॥

कृतोपनयनस्येति । यस्मादस्य माणवकस्य 'सिमधमाधेहि' (गृ. सू. १।२२।६) 'दिवा मा स्वाप्सीः' (गृ. सू. १।२२।२) इत्यादिव्रतादेशनं वेद-स्याध्ययनं मन्त्रब्राह्मणक्रमेण 'अध्येप्यमाणस्त्वाचान्तः' (२।७०) इत्यादिविधि-पूर्वकमुपनीतस्योपदिश्यते, तस्मादुपनयनात्पूर्व न वेदमुदाहरेत् ॥ १७३॥

१७३. किया गया है उपनयन जिसका ऐसे इसका (इसके लिए) व्रतों का आदेश इष्ट है तथा कम से विधिपूर्वक ब्रह्म (वेद) का ग्रहण [इष्ट है]।

#### यद्यस्य विहितं चर्म यत्सूत्रं या च मेखला।

#### यो दण्डो यच्च वसनं तत्तदस्य व्रतेष्विप ॥ १७४ ॥

यद्यस्येति ॥ यस्य ब्रह्मचारिणो यानि चर्मसूत्रमेखलादण्डवस्त्राण्युपनयन-काले गृह्येण विहितानि, गोदानादिव्रतेष्विप तान्येव नवानि कर्तव्यानि ॥ १७४॥ १७४. जो इसका चर्म विहित (शास्त्रोक्त) है (जिस चर्म का इसके लिए विधान है), जो सूत्र और जो मेखला, जो दण्ड और जो वस्त्र (शास्त्रोक्त है), वह [ही] इसका व्रतों में भी [विहित है]।

#### सेवेतेमांस्तु नियमान्ब्रह्मचारी गुरौ वसन् । सन्नियम्येन्द्रियग्रामं तथोवृद्धचर्थमात्मनः ॥ १७५॥

सेवेतेति ॥ ब्रह्मचारो गुरुसमीपे वसन्त्रिन्द्रियसंयमं कृत्वानुगतादृष्टवृद्धयर्थ-मिमान्नियमाननुतिष्ठेत् ॥ १७५ ॥

१७५. गुरु में (गुरु के समीप) रहता हुआ ब्रह्मचारी इन्द्रिय-समूह को नियन्त्रित करके अपनी तप की विशिष्ट वृद्धि के लिए इन नियमों का सेवन करे।

#### नित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्याद्देविषिपितृतर्पणम् । देवताभ्यर्चनं चैव समिदाधानमेव च ॥ १७६॥

नित्यमिति ।। प्रत्यहं स्नात्वा देविषिपितृभ्य उदकदानं, प्रतिमादिषु हरि-हरादिदेवपूजनं, सायंप्रातद्य सिमद्धोमं कुर्यात् । यस्तु गौतमीये स्नानिषेषो ब्रह्मचारिणः स सुखस्नानिवषयः। अत एव बौधायनः (२।३८)—'नाप्सु क्लाघ-मानः स्नायात्' । विष्णुनात्र—'कालद्वयमिभषेकाग्निकार्यकरणमप्सु दण्ड-वन्मज्जनम्' इति ब्रुवाणेन वारद्वयं स्नानमुपदिष्टम् ॥ १७६॥

१७६. नित्य स्नान करके शुद्ध [हुआ हुआ] देवों, ऋषियों और पितरों का तर्पण, देवताओं का सम्यक् अर्चन तथा सिमंघाओं का आघान (सायंप्रातः हवन) करे।

#### वर्जयेन्मधु मांसं च गन्धं माल्यं रसान्स्त्रियः। शुक्तानि यानि सर्वाणि प्राणिनां चैव हिसनम्।।१७७॥

वर्जयेदिति ॥ क्षौद्रं मांसं च न खादेत् । गन्यं च कर्पूरचन्दनकस्तूरिकादि वर्जयेत् । एषां च गन्धानां यथासंभवं भक्षणमनुलेपनं च निषिद्धम् । माल्यं च न धारयेत् । उद्रिक्तरसांश्च गुडादीन्न खादेत् । स्त्रियश्च नोपेयात् । यानि स्वभावतो मयुरादिरसानि कालवशेनोदकवासादिना चाम्लयन्ति तानि शुक्तानि न खादेत् । प्राणिनां हिंसां न कुर्यात् ॥ १७७॥

१७७. शराब, मांस, गन्ध, माला रस, स्त्रियां, जो सब शुक्त हैं तथा प्राणियों की हिंसा (इन सब का) वर्जन करें (इनका परिहार करें, इनसे दूर रहे)।

#### अभ्यङ्गमञ्जनं चाक्ष्णोरुपानच्छत्रधारणम् । कामं क्रोधं च लोभं च नर्तनं गीतवादनम् ॥ १७८ ॥

अभ्यङ्गिमिति ॥ तैलादिना शिरःसहितदेहमर्दनलक्षणं, कज्जलादिभिश्च चक्षुषोरञ्जनं, पादुकायाश्छत्रस्य च धारणं, कामं मैथुनातिरिक्तविषयाभिला-षातिशयम् । मैथुनस्य स्त्रिय इत्यनेनैव निषिद्धत्वात् । क्रोधलोभनृत्यगीतवीणा-पणवादि वेर्जयेत् ॥ १७८॥

१७८. तेल लगाना (सिर पर लगाना तथा शरीर पर मालिश करना), आंखों में अंजन लगाना, जूते तथा छाते का घारण करना, काम, कोध, लोभ, नाचना, गाना, बजाना ये [सब छोड़ दे]।

#### द्यूतं न जनवादं च परिवादं तथानृतम्। स्त्रीणां च प्रेक्षणालम्भमुपघातं परस्य च ॥ १७९॥

द्यूतं चेति ।। अक्षक्रीडां, जनैः सहं निरर्थकवाक्कलहं, परस्य दोषवादं, मृषाभिधानं, स्त्रीणां च मैथुनेच्छ्या सानुरागेण प्रेक्षणालिङ्गनं, परस्य चापकारं वर्जयेत् ।। १७९ ।।

१७९. जुआ, लोगों से [निरर्थक] वाद (बातचीत, कलह आदि), निन्दा, अनृत (नियम-विरुद्ध आचरण) स्त्रियों को [कामभाव से] देखना तथा [उनसे] आलिङ्गन तथा दूसरे का अपकार—[इन सबको छोड़ दे]।

'कन्दमूलफलादीनि सस्नेहलवणानि च। यत्तद्द्रव्येऽधिसूयन्ते तच्छुक्तमभिघीयते॥

शुक्तस्य गुणाः

शुक्तं तीक्ष्णोष्णलवणं पित्तकृत् कटुकं लघुः। राजनिर्घण्टः) रूक्षं कृम्युदरानाहशोथार्शोविषकुष्ठनृत्" (राजनिर्घण्टः)

१७७. शुक्त अम्लत्व को प्राप्त हुई वस्तुएं। द्रवद्रव्यविशेष:—

#### एकः शयीत सर्वत्र न रेतः स्कन्दयेत्ववित् । कामाद्धि स्कन्दयन्रेतो हिनस्ति द्यतमात्मनः ॥ १८० ॥

एक इति ।। सर्वत्र नीचेशय्यादावेकाकी शयनं कुर्यात् । इच्छया न स्वशुक्रं पातयेत् । यस्मादिच्छया स्वमेहनाच्छुकं पातयन्स्वकीयव्रतं नाशयित । व्रतलोपे चावकीणिप्रायश्चित्तं कुर्यात् ॥ १८०॥

१८०. सब जगह अकेला सोए, कहीं भी वीर्य न गिराए। काम से वीर्य को गिराता हुआ अपने ब्रत को नष्ट कर देता है।

#### स्वप्ने सिक्तवा ब्रह्मचारी द्विजः शुक्रमकामतः।

# स्नात्वार्कमर्चयित्वा त्रिः पुनर्मामित्यृचं जपेत् ॥ १८१ ॥ ू 🐣

स्वप्न इति ॥ ब्रह्मचारीं स्वप्नादाविनच्छाया रेतः सिक्त्वा कृतस्नानश्चन्द-नाद्यनुलेपनपुष्पधूपादिभिः सूर्यमभ्यच्यं 'पुनर्मामैत्विन्द्रियम्' (आश्व. गृ. ३।६) इत्येतामृचं वारत्रयं पठेत् । । इदमत्र प्रायश्चित्तम् ॥ १८१ ॥

१८१. ब्रह्मचारी द्विज स्वप्न में बिना काम के वीर्य को सिक्त करके (वीर्यपात करके), स्नानं करके, सूर्य की पूजा करके तीन बार, 'पुनर्मामैतिव निद्रयम्' इत्यादि ऋचा का जप करे।

# उदकुम्भं सुमनसो गोशकृन्मृत्तिकाकुशान् । आहरेद्यावदर्थानि भैक्षं चाहरहश्चरेत् ॥ १८२ ॥

उदकुम्भमिति ॥ जलकलशपुष्पगोमयमृत्तिकाकुशान् यावदर्थानि यावद्धिः प्रयोजनानि आचार्यस्य तावन्त्याचार्यार्थमाहरेत् । अत एवोदकुम्भमित्यत्रैकत्व-मप्यविवक्षितम् । प्रदर्शनं चैतत् । अन्यदप्याचार्योपयुक्तमुपाहरेद्भैक्षं च प्रत्यह-मर्जयेत् ॥ १८२ ॥

१८२. जल का घड़ा, फूल, गोबर, मिट्टी और कुश, जितने [आचार्य] के प्रयोजन हों [उतने] लाए और प्रतिदिन भिक्षा-समूह मांगने जाए।

१८१. अथर्ववेदे निम्निलिखितः पाठः—

पुनर्मेत्विन्द्रियं पुनरात्मा द्रविणं ब्राह्मणं च ।

पुनरम्नयो घिष्ण्या यथास्थाम कल्पयन्तामिहैव ॥ (अथर्व.७.६७.१)

# वेदयज्ञैरहीनानां प्रशस्तानां स्वकर्मसु। ब्रह्मचार्याहरे दुक्षं गृहेभ्यः प्रयतोऽन्वहम् ॥ १८३॥

वेदयज्ञैरिति ।। वेदयज्ञैश्चात्यक्तानां स्वकर्मसु दक्षाणां गृहेभ्यः प्रत्यहं ब्रह्म-चारी सिद्धान्नभिक्षासमूहमाहरेत् ।। १८३ ।।

१८३. जितेन्द्रिय ब्रह्मचारी प्रतिदिन वेदों तथा यज्ञों से अहीन (युक्त) अपने कर्मों में प्रशस्त [गृहस्थों के] घर से भिक्षासमूह लाए।

# गुरोः कुले न भिक्षेत न ज्ञातिकुलबन्धुषु । अलाभे त्वन्यगेहानां पूर्वं पूर्वं विवर्जयेत् ॥ १८४ ॥

गुरोः कुल इति ॥ आचार्यस्य सिपण्डेषु, बन्धुषु, मातुलादिषु च न भिक्षेत । तद्गृहव्यितिरिक्तिभक्षायोग्यगृहाभावे चोक्तेभ्यः पूर्वं पूर्व वर्जयेत् । ततक्च प्रथमं बन्धून्भिक्षेत, तत्रालाभे ज्ञातीन्, तत्रालाभे गुरोरिप ज्ञातीन्भिक्षेत ॥ १८४ ॥

१८४. गुरु के कुल में भिक्षा न मांगे, नहीं सिपण्डों में, कुल [के लोगों] में , और बन्धुओं में [भिक्षा मांगे]—अन्यों के गृहों से अलाभ में [अर्थात् वहां से भिक्षा न मिलने पर, [गुरु आदि में] पहले-पहले का वर्जन करे (अर्थात् बन्धुओं में जाए, वहां न मिले तो कुल में इत्यादि)।

# सर्वं वापि चरेद्ग्रामं पूर्वोक्तानामसंभवे। नियम्य प्रयतो वाचमभिशस्तांस्तु वर्जयेत्॥ १८५॥

सर्वं वेति ।। पूर्वं 'वेदयज्ञैरहीनानाम्' (२।१८३) इत्यनेनोक्तानामसंभवे सर्वं वा ग्राममुक्तगुणरहितमपि शुचिमौनी भिक्षेत । महापातकाद्यभिशस्तां-स्त्यजेत् ॥ १८५॥

१८५. पहले कहे हुओं के न होने पर जितेन्द्रिय (ब्रह्मचारी) वाणी को नियन्त्रित करके सारे ग्राम में भिक्षा के लिए घूमे—[वहां भी] अभिशस्तों [महापातकग्रस्तों] का वर्जन करे।

# दूरादाहृत्य सिमधः संनिदध्याद्विहायसि । सायंत्रातश्च जुहुयात्ताभिरग्निमतन्द्रितः ॥ १८६ ॥

१८५. अभिशस्तः = विनिन्दतः, विगर्हितः, पातककर्ता । परस्त्रियां परपुरुषे वा मैथुनं प्रति मिथ्यादूषितः । अभि√शस् वघे ।

दूरादिति ॥ दूराद्दिग्भ्यः परिगृहीतवृक्षेभ्यः सिमघ आनीय आकाशे घारणा-शक्तः पटलादौ स्थापयेत् । ताभिश्च सिमिद्भिः सायंप्रातरनले होमं कुर्यात् ॥ १८६ ॥

१८६. दूर से सिमधाओं को लाकर आकाश में रख दे। [उन सिमधाओं] से सायं और प्रातः अग्नि में हवन करे।

#### अकृत्वा भैक्षचरणमसमिध्य च पावकम् । अनातुरः सप्तरात्रमवकीणिव्रतं चरेत् ॥ १८७॥

अकृत्वेति ।। भिक्षाहारं, सायंप्रातः सिमद्धोमं, अरोगो नैरन्तर्येण सप्त-रात्रमकृत्वा लुप्तव्रतो भवति । ततक्चावकीणिप्रायक्चित्तं कुर्यात् ।। १८७ ।।

१८७. रोग से रहित, सात रात्रि तक भैक्षचरण, (भिक्षासमूह के लिए जाना, घूमना) को न करके, अग्नि को [सिमधाओं से] न जलाकर (सायं-प्रातः सिमद्धोम न करके) अवकीर्णिव्रत को करे।

विहायसि=आकाशे=उच्चस्थाने । भूमौ न स्थापयेत् —येन भूमिमलिनताः चरणस्पर्शादिदोषो वा न स्यात् ।

१८७. रोगरहित=तात्पर्य यह है कि यदि रोगी हो तो इन कर्तव्यों के अकरण में कोई पाप नहीं । अवकीर्णि=अवकीर्णमनेने इति येन नियमभङ्गः कृतः सोऽवकीर्णी । अवकीर्णित्रतं (अवकीर्णिप्रायश्चित्तम्) मनुस्मृतौ श्लोकद्वये (११-११८, ११९) किश्वतम्—

अवकीणीं तु काणेन गर्दभेन चतुष्पथे। पाकयज्ञविधानेन यजेत निर्ऋति निशि॥ हुत्वाग्नौ विधिवद्धोमानन्तश्च समित्यृचा। वातेन्द्रगुरुवह्नीनां जुहुयात्सिप्षाहुतीः॥

गौतमस्मृतिः (२६०-२.)—

[अवकीर्णी] सोमावास्यायां निश्यग्निमुपसमाघाय प्रायश्चित्ताज्याहुतीर्जुहोति ।

१८६. 'दूराद्' इति कस्मात्कथ्यते—आश्रमसन्निकटवृक्षाणां नाशो न स्यादिति कृत्वा।

# भैक्षेण वर्तयेन्नित्यं नैकान्नादी भवेद्वती । भैक्षेण वर्तिनो वृत्तिरुपवाससमा स्मृता ॥ १८८ ॥

भैक्षेणेति ॥ ब्रह्मचारी न एकान्नमद्यात्कितु बहुगृहाहृतिभिक्षासमूहेन प्रत्यहं जीवेत् । यस्माद्भिक्षासमहेन ब्रह्मचारिणो वृत्तिरपवासतुल्या मुनिभिः स्मृता ॥ १८८॥

१८८. व्रती (ब्रह्मचर्यव्रतधारी) नित्य भिक्षासमूह से गुजारा करे, एक [ब्यक्ति] का अन्न खाने वाला न हो, व्रती की भिक्षासमूह से वृत्ति उपवास के समान कही गई है।

व्रतवद् देवदैवत्ये पित्रये कर्मण्यथिषवत् । काममभ्यथितोऽश्नीयाद् व्रतमस्य न लुप्यते ॥ १८९ ॥

वृतविति ॥ पूर्वनिपिद्धस्यैकान्नभोजनस्यायं प्रतिप्रसवः । देवदैवत्ये कर्मणि देवतोहेशेनाभ्यिथितो ब्रह्मचारी व्रतविदिति व्रतिवरुद्धमधुमांसादिर्वाजतमेक-स्याप्यन्नं यथेप्सितं भुञ्जीत । अथ पित्रुहेशेनाभ्यिथितो भवित तदा ऋषियंतिः सम्यग्दर्शनसंपन्नत्वात्स इव मधुमांसर्वाजतमेकस्याप्यन्नं यथेप्सितं भुञ्जीत इति स एवार्थो वैदग्ध्येनोक्तः, तथापि भैक्षवृत्तिनियमरूपं व्रतमस्य लुप्तं न भवित । याज्ञवल्क्योऽपि श्राद्धेऽभ्यिथितस्यैकान्नभोजनमाह—'ब्रह्मचर्ये स्थितो नैकमन्नमद्यादनापदि । ब्राह्मणः काममश्नीयाच्छाद्धे व्रतमपीडयन् ॥" (याज्ञ. स्मृ. १।३२)—इति । विश्वरूपेण तु 'ब्रतमस्य न लुप्यते' इति पश्यता ब्रह्मचारिणो मांसभक्षणमनेन मनुवचनेन विधीयत इति व्याख्यातम् १८९ ॥

अवकीणिनो लक्षणम् (मनुस्मृतिः ११-१२०)
कामतो रेतसः सेकं व्रतस्थस्य द्विजन्मनः ।
अतिक्रमं व्रतस्याहुर्घमंज्ञा ब्रह्मवादिनः ॥
अवकीणिनस्तेजो मारुतादिकमभ्येति (मनुस्मृतिः ११.१२१)—
मारुतं पुरुहूतं च गुरुं पावकमेव च ।

चतुरो व्रतिनोऽभ्येति ब्राह्म तेजोऽवकीणिनः ॥ अत् एव प्रायिक्चित्तं कथितं तेम्य आज्याहुतीर्ज्ह्यादिति । १८९. निमंत्रित व्रती देवों के सम्मान में किये गये [तथा] पितरों के सम्बन्ध में किये कर्म में [एक व्यक्ति] के [अपने] व्रत के अनुकूल अन्न को भी यथेच्छ, ऋषि के समान [आचरण करता हुआ] खाये—[इससे] इसका व्रत लुप्त नहीं होता है।

#### ब्राह्मणस्यैव कमै तदुपदिष्टं मनीषिभिः। राजन्यवैश्ययोस्त्वेवं नैतत्कर्म विधीयते॥ १९०॥

ब्राह्मणस्य वेति ।। ब्राह्मणक्षत्रियविशां त्रयाणामेव ब्रह्मचारिणां भैक्षाचरण-विधानात् 'व्रतवत्' (२।१८९) इत्यनेन तदपवादरूपमेकान्नभोजनमुपदिष्टं क्षत्रियव द्ययोरिप पुनस्कतेन पर्युदस्यते । एतदेकान्नभोजनरूपं कर्म तद् ब्राह्मण-स्यैव वेदार्थविद्धिविहितम् । क्षत्रियव द्ययोः पुनर्न चैतत्कर्मेति ब्रूते ।। १९० ॥

१९०. मनीषियों के द्वारा यह कर्म ब्राह्मण का ही (के लिए ही) उपदिष्ट है--क्षत्रिय और वैश्य के लिए इस कार्य का विधान नहीं किया गया है।

# चोदितो गुरुणा नित्यमप्रचोदित एव वा। क्र्यदिध्ययने यत्नमाचार्यस्य हितेषु च॥ १९१॥

चोदित इति ॥ आचार्येण प्रेरितो न प्रेरितो वा स्वयमेव प्रत्यहमध्ययने गुरु-हितेषु चोद्योगं कुर्यात् ॥ १९१ ॥

१९१. गुरु से नित्य प्रेरित या अप्रेरित भी अध्ययन में तथा आचार्य के हित (हितकारी कार्यो) में यत्न करे।

# शरीरं चैव वाचं च बुद्धीन्द्रियमनांसि च। नियम्य प्राञ्जलिस्तिष्ठेद्वीक्षमाणो गुरोर्म् खम्।। १९२॥

शरीरं चेति ॥ देहवाग्बुद्धीन्द्रियमनांसि नियम्य कृताञ्जलिर्गुरुमुखं पश्यंस्तिष्ठे-न्नोपविशेत् ॥ १९२ ॥

१९२. शरीर, वाणी, ज्ञानेन्द्रियों तथा मन को नियन्त्रित करके हाथ जोड़े हुए गुरु के मुंह को देखता हुआ (उसकी आज्ञा की प्रतीक्षा करता हुआ) खड़ा हो या खड़ा रहे ।

#### नित्यमुद्धृतपाणिः स्यात्साध्वाचारः सुसंयतः । आस्यतामिति चोवतः सन्नासीताभिमुखं गुरोः ॥ १९३॥

नित्यमिति ॥ सततमुत्तरीयाद् बहिष्कृतदक्षिणबाहुः, शोभनाचारः, वस्त्रा-वृतदेहः, 'आस्यताम्' इति गुरणोक्तः सन् गुरोरभिमुखं यथा भवति तथा आसीत ॥ १९३॥

१९३. नित्य [उत्तरीय] निकले हुए हाथ वाला, शोभन आचार वाला तथा सुसंयत रहे और 'बैठा जाए' इस प्रकार कहा गया गुरु के अभिमुख बैठे।

#### हीनान्नवस्त्रवेषः स्यात्सर्वदा गुरुसन्निधौ। उत्तिष्ठेत्प्रथमं चास्य चरमं चैवं संविशेत् ॥ १९४॥

हीनान्नवस्त्रेति ।। सर्वदा गुरुसमीपे गुर्वपेक्षया त्ववकृष्टान्नवस्त्रप्रसाधनो भवेत् । गुरोश्च प्रथमं रात्रिशेषे शयनादुत्तिष्ठेत्, प्रदोषे च गुरौ सुप्ते पश्चाच्छ-यीत ॥ १९४ ॥

१९४. गुरु के समीप सदा (गुरु की अपेक्षा) हीन अन्न और वस्त्र-वेष वाला होवे—गुरु से पहले [सोकर] उठे और बाद में सोये।

# प्रतिश्रवणसंभाषे शयानो न समाचरेत्। नासीनो न च भुञ्जानो न तिष्ठन्न पराङमुखः ॥ १९५॥

प्रतिश्रवणेति ॥ प्रतिश्रवणमाज्ञाङ्गीकरणं, संभाषणं च गुरोः शय्यायां सुप्तः, आसनोपविष्टः, भुञ्जानः, तिष्ठन्, विमुखश्च न कुर्यात् ॥ १९५ ॥

१९५. सुनना और बातचीत लेटे हुए न करे, न बैठे हुए, न खाते हुए, न मुँह फेर कर खड़े हुए।

१९५. भाव यह है कि गुरु कोई बात कहे तो उसे सुनते या गुरु से बात-चीत करते हुए विद्यार्थी सन्मानपूर्वक खड़ा रहे। लेटे हुए बैंठे हुए, खाते हुए या मुंह फेर कर खड़े हुए प्रतिश्रवण या बातचीत न करे।

शयानः—कुल्लूकः—गुरुशय्यायां सुप्तः—नार्थोऽयं साघुः प्रतिभाति ।

तिष्ठन् — कुल्लूकोबलहरश्चोभाविष 'तिष्ठन्' इति पराङमुखः' इति च पृथग्रूषण गृहीतः। अस्माकं मतेन 'पराङमुखस्तिष्ठन्' इति सम्बद्धं ग्रहीतव्यं, यतो यदि तिष्ठन्निष (standing) वार्त्तालापं न करिष्यति तदा कथं करिष्यति ?

कथं तर्हि कुर्यात्तदाह—

#### आसीनस्य स्थितः कुर्यादभिगच्छंस्तु तिष्ठतः । प्रत्युद्गम्य त्वावजतः पश्चाद्धावंस्तु धावतः ॥ १९६ ॥

आसीनस्येति ।। आसनोपविष्टस्य गुरोराज्ञां ददतः स्वयमासनादुत्थितः, तिष्ठतो गुरोरादिशतस्तदिभमुखं कतिचित्पदानि गत्वा, यथा गुरुरागच्छिति तथाप्यभिमुखं गत्वा, यदा तु गुरुर्घावन्नादिशति तदा तस्य पश्चाद्धावन्त्रति-श्रवणसंभाषे कुर्यात् ।। १९६ ।।

१९६. [वार्तालाप आदि कैंसे करे ?] बैठे हुए के साथ खड़ा हुआ करे, खड़े हुए के साथ उसकी ओर जाता हुआ, आते हुए के साथ प्रत्युद्गमन करके, [और] दौड़ते हुए के पीछे दौड़ता हुआ।

# पराङः मुखस्याभिमुखो दूरस्थस्यैत्य चान्तिकम् । प्रणम्य तु शयानस्य निदेशे चैव तिष्ठतः ॥ १९७॥

पराङमुखस्येति । पराङमुखस्य वादिशतः संमुखस्थः, दूरस्थस्य गुरोः समीपमागत्य, शयानस्य गुरोः प्रणम्य प्रह्वो भूत्वा, निदेशे निकटेऽवितष्ठतो गुरोरादिशतः प्रह्वीभूयेव प्रतिश्रवणसंभाषे कुर्यात् ॥ १९७॥

१९७. [तथा] मुंह फेरे हुए के अभिमुख हुआ हुआ, दूर ठहरे के पास [गया हुआ], लेटे हुए या समीप खड़े हुए [आदेश देते हुए गुरु को]प्रणाम करके।

# नीचं शय्यासनं चास्य सर्वदा गुरुसन्निधौ।

# गुरोस्तु चक्षुविषये न यथेष्टासनो भवेत् ॥ १९८ ॥

नीचिमिति ।। गुरुसमीपे चास्य गुरुशय्यासनापेक्षया नीचे एव शय्यासने नित्यं स्याताम् । यत्र च देशे समासीनं गुरुः पश्यति न तत्र यथेष्टचेष्टां चरणप्रसारणादिकां कुर्यात् ॥ १९८ ॥

१९६. 'अभिगच्छन्' तथा 'प्रत्युद्गम्य' इत्यत्र न स्वरूपभेदो, मात्राभेद एव। 'प्रत्युद्गम्य' इत्यत्र गन्तुः शरीरस्योर्घ्वभाग उद्गतस्तीव्रतरात्र गतिः (प्रति+उद्-गम्य)।

१९७. निदेशे = निकटे; बलहर: निम्नस्थाने (in a lower place)

र् १९८. गुरु के समीप इस (छात्र) के शय्या और आसन सदा नीचे [हों] —गुरु के चक्षुविषय में (दृष्टि की परिधि में) यथेष्टासन (इच्छा के अनुसार आराम से, बेपरवाही से बैठने वाला) न होवे।

# नोदाहरेदस्य नाम परोक्षमिप केवलम् । न चैवास्यानुकुर्वीत गतिभाषितचेष्टितम् ॥ १९९॥

नोदाहरेदिति ।। अस्य गुरोः परोक्षमि उपाध्यायाचार्यादिपूजावचनोप-पदशून्यं नाम नोच्चारयेत् । नतु गुरोर्गमनभाषितचेष्टितान्यनुकुर्वीत गुरुगमनादि-सदृशान्यात्मनो गमनादीन्युपहासबुद्ध्या न कुर्वीत ॥ १९९ ॥

१९९ परोक्ष में भी (आंख से परे, पीठ-पीछे) भी उसका केवल (सम्मान-युक्त विशेषणों से रहित) नाम उच्चारण न करे; न ही उसकी गति, भाषण या चेष्टा का अनुकरण करे (नकल न उतारे)।

#### गुरोर्यत्र परोवादो निन्दा वापि प्रवर्तते। कणौ तत्र पिथातव्यौ गन्तव्यं वा ततोऽन्यतः ॥ २००॥

गुरोर्यत्रेति ॥ विद्यमानदोषस्याभिधानं परीवादः, अविद्यमानदोषाभिधानं निन्दा, यत्र देशे गुरोः परीवादो निन्दा च वर्तते तत्र स्थितेन शिष्येण कणौं हस्तादिना तिरोधातव्यौ । तस्माद्वा देशाद्देशान्तरं गन्तव्यम् ॥ २००॥

२०० गुरु का जहां परीवाद (विद्यमान दोषों का कथन) अथवा निन्दा (अविद्यमान दोषों का कथन) हो रहा हो, वहां कान ढक लेने (बन्द कर लेने) चाहिए अथवा वहां से दूसरी जगह चले जाना चाहिए।

इदानीं शिष्यकर्तृ कपरीवादकृतफलमाह--

परीवादात्खरो भवति श्वा वै भवति निन्दकः । 🧺 परिभोवता कृमिर्भवति कीटो भवति मत्सरी ॥ २०१॥

परीवादादिति ॥ गुरोः परीवादाच्छिष्यो मृतः खरो भवति । गुरोनिन्दकः

१९९. अद्यत्वे विद्यालयेषु महाविद्यालयेषु छात्रा एवमनुकुर्वन्ति । इदं हि तेषां व्यक्तित्वविनाशकम् ।

कुक्कुरो भवति । परिभोक्ता अनुचितेन गुरुधनेनोपजीवकः कृमिर्भवति । मत्सरी गुरोरुत्कर्षासहनः कीटो भवति ; कीटः कृमिभ्यः किचित्स्थूलो भवति ।। २०१॥

२०१. परीवाद से [अगले जन्म में] गधा बनता है, निन्दक कुत्ता बनता है, परिभोक्ता कृमि (छोटा कीड़ा) बनता है, मत्सरी कीट (बड़ा कीड़ा) बनता है।

# दूरस्थो नार्चयेदेनं न कुद्धो नान्तिके स्त्रियाः। यानासनस्थरचैवैनमवरुद्धाभिवादयेत् ॥ २०२॥

दूरस्थ इति ॥ दूरस्थः शिष्योऽन्यं वियुज्य माल्यवस्त्रादिना गुरुं नार्चयेत् । स्वयं गमनाशक्तौ त्वदोषः । कुद्धः कामिनीसमीपे च स्थितं स्वयमपि नार्चयेत् । यानामनस्थश्च शिष्यो यानासनादवतीर्यं गुरुमिभवादयेत् । 'यानासनस्थश्चैवैनं प्रत्युत्थाय' (२।१९) इत्यनेन यानासनादुत्थानं विहितम्; अनेन तु यानासनत्याग इत्यपुनरुक्तिः ॥ २०२ ॥

२०२. [अपने आप] दूर ठहरा हुआ [किसी के द्वारा] इस (गुरु) की पूजा न करे, न ऋद्ध हुआ-हुआ, न स्त्री के समोप। यान या आसन पर स्थित [शिप्य] उतरकर इस (गुरु) को अभिवादन करे।

नान्तिके स्त्रिया:—स्त्रियाः समीपे कः स्थितो गुरुः शिष्यो वा ? अनु-कुल्लूकं—गुरुः । परं साधीय इदं स्याद् यद् यदि तस्मिन् समये स्त्री समीपेऽस्ति— सा चोभयोरिप समीपे भविष्यति ।

२०१. परिभोक्ता—अनुकुल्लूकम अनुचितरूपेण गुरुधनेनोपजीवकः । बलहरः कुल्लूकमनुसरित । अस्माकं मतेनास्य त्वत्र प्रकरणं नास्तिः; निन्दाप्रकरण-मेवास्ति । अतः परिभोक्ता इत्यस्थार्थः स्यात्—'यः [गुरु] परीवादनिन्दा-श्रवणे रसमनुभवति । कामं स्वयं निन्दादिकं न करोति परं तत्रैव तिष्ठन्ना-कर्णयित रसं चानुभवति ।

२०२. भाव यह प्रतीत होता है कि शिष्य गुरु के लिए पूजार्थ माला आदि लाए और स्वयं तो एक तरफ खड़ा हो जाए और किसी को कहे कि यह गुरु जी को दे आओ—यह दूरस्थता इतनी ही है गुरु वहां से देख सकता है। यदि वहां से काफी दूर है और किसी से पूजा-सामग्री भिजवाता है तब कोई दोष नहीं है।

#### प्रतिवातेऽनुवाते च नासीत गुरुणा सह। असंश्रवे चैव गुरोर्न किचिदपि कीर्तयेत् ॥ २०३॥

प्रतिवात इति ॥ प्रतिगतोऽभिम्खीभूतः शिष्यस्तदा गुरुदेशाच्छिष्यदेश-मागच्छिति स प्रतिवातः, यः शिष्यदेशाद् गुरुदेशमागच्छिति सोऽनुवातः, तत्र गुरुणा समं नासीत । तथाऽविद्यमानः संश्रवो यत्र तस्मिन्नसंश्रवे । गुरुर्यत्र न शृणोतीत्यर्थः । तत्र गुरुगतमन्यगतं वा न किंचित्कथयेत् ॥ २०३ ॥

२०३. प्रतिवात और अनुवात में गुरु के साथ न बैठे तथा गुरु के असंश्रव (भलीभांति न सुनने में) कुछ भी न कहे।

#### गोऽक्वोष्ट्रयानप्रांसादस्रस्तरेषु कटेषु च । आसीत गुरुणा सार्घ किलाफलकनौषु च ॥ २०४॥

गोऽरवेति ॥ 'यान'शब्दः प्रत्येकमभिसंबध्यते । बलीवर्दयाने, घोटकप्रयुक्ते याने, उष्ट्रयुक्तयाने, रथकाष्ठादौ, प्रासादोपरि, स्नस्तरे, कटे च तृणानिदिर्मिते, शिलायां, फलके च दारुघटितदीर्घासने, नौकायां च गुरुणा सह आसीत ॥ २०४॥

२०४. गोयान, (बैलगाड़ी) अश्वयान (रथ, तांगा आदि), उष्ट्रयान (ऊंटगाड़ी), में, महल में, स्नस्तर (घास या पत्ते के आसन) पर, चटाइयों पर, तथा शिला पर, पटरे पर और नौका में—गुरु के साथ बैठ सकता है।

# गुरोर्गुरौ सिन्निहिते गुरुवद्वृत्तिमाचरेत् ! न चानिसृष्टो गुरुणा स्वान्गुरूनिभवादयेत् ॥ २०५ ॥ !

२०३. भाव यह है कि रथ में गुरु के साथ बैठकर शिष्य जा रहा है। तब प्रतिवात और अनुवात में (यदि रथ गुरु के घर से शिष्य के घर जा रहा है तो इसे प्रतिवात कहते हैं और जब शिष्य के घर से गुरु के घर जा रहा है, उसे अनुवात कहते हैं) शिष्य गुरु के साथ एक आसन पर न बैठे। गुरु आगे बैठे, शिष्य पीछे होकर बैठे। तथा रथ में यदि कोई और भी बैठा हो उसके साथ कानाफूसी न करे—जो कुछ कहे, इस प्रकार कहे कि गुरु भी सुन सके।

बलहरोऽत्र परम्परां परित्यज्य केवलं शब्दार्थमात्रं करोति । नेदं साधु

गुरोर्गुराविति ॥ आचार्यस्याचार्ये सन्निहिते आचार्य इव तस्मिन्नप्यभि-वादनादिकां वृत्तिमनुतिष्ठेत् । तथा गुरुगृहे वसन् शिष्य आचार्येणानियुक्तो न स्वानगुरून्मातृपितृव्यादीनभिवादयेत् ॥ २०५॥

२०५. गुरु के गुरु के समीप होने पर गुरु के समान ही [अभिवादन आदि] वृत्ति को करे [गुरु के घर में रहता हुआ] गुरु से अनिसृष्ट (अनादिष्ट, न आजा दिया गया) [अपने] गुरुओं (माता पिता-आदि) को अभिवादन न करे।

#### विद्यागुरुष्वेतदेव नित्या वृत्तिः स्वयोनिषु । प्रतिषेधत्सु चाधर्माद्धितं चोपदिशत्स्विप ॥ २०६॥

विद्येति ॥ आचार्यव्यतिरिक्ता उपाध्याया विद्यागुरवः, तेष्वेतदेवेति सामान्योपक्रमः । किं तत् ? आचार्य इव नित्या सार्वकालिकी वृत्तिविधेया, तथा
स्वयोनिष्विप पितृव्यादिषु तद्वृत्तिः, अधर्मान्निषेधत्सु धर्मतत्त्वं चोपदिशत्सु
गुरुवद्वर्तितव्यम् ॥ २०६ ॥

२०६. विद्यागुरुओं (आचार्य के अतिरिक्त अन्य अध्यापकों) में (के प्रति), अपने कुल के गुरुओं (पितृव्य आदिकों) में, अधर्म से रोकने वालों में, हित का उपदेश देने वालों में भी यह ही (पहले श्लोकों में गुरु [आचार्य] के प्रति कही गई) वृत्ति (व्यवहार) करे।

# श्रेयःसु गुरुवद्वृत्ति नित्यमेव समाचरेत् । गुरुपुत्रेषु चार्येषु गुरोक्ष्चैव स्वबन्धुषु ॥ २०७ ॥

श्रेयःस्विति ।। श्रेयःसु विद्यातपःसमृद्धेषु, आर्योष्विति गुरुपुत्रविशेषणम् । समानजातिगुरुपुत्रेषु गुरोश्च ज्ञातिष्विपि पितृव्यादिषु सर्वदा गुरुवद् वृत्तिमनु- तिष्ठेत् । गुरुपुत्रश्चात्र शिष्याधिकवयाश्च बोद्धव्यः । शिष्यबालसमानवयसा- मनन्तरं शिष्यस्य वक्ष्यमाणत्वात् ॥ २०७॥

२०७. [अपने से] उत्कृष्टतर जनों में (के प्रति) आर्य गुरुपुत्रों में और गुरु के अपने बन्धुओं में गुरु के समान व्यवहार करे।

आर्येषु गुरुपुत्रेषु--अनुबलहरं गुरोः सवर्णायाः पत्न्या जातेषु पुत्रेषु ।

# बालः समानजन्मा वा शिष्यो वा यज्ञकर्मणि। अध्यापयन्गुरुसुतो गुरुवन्मानमहिति ॥ २०८॥

बाल इति ।। कनिष्ठः सवया वा ज्येष्ठोऽपि वा शिष्योऽध्यापयन्नध्यापन-समर्थः । गृहीतवेद इत्यर्थः । स यज्ञकर्मणि ऋत्विगनृत्विग्वा यज्ञदर्शनार्थ-मागतो गुरुवत्पूजामर्हति ।। २०८ ॥

२०८. बालक या समान जन्म वाला (समान आयु वाला) या यज्ञकर्म में शिष्य [भी] गुरु का पुत्र पढ़ाता हुआ गुरु के समान ही मान के योग्य है।

आचार्यवदित्यविशेषेण पूजायां प्राप्तायां विशेषमाह—

#### उत्सादनं च गात्राणां स्नापनोच्छिष्टभोजने । न कुर्याद् गुरुपुत्रस्य पादयोश्चावनेजनम् ॥ २०९॥

उत्सादनमिति ।। गात्राणामुत्सादनमुद्धर्तनं, उच्छिष्टस्य भक्षणं, पादयोश्च प्रक्षालनं गुरुपुत्रस्य न कुर्यात् ॥ २०९॥

२०९. गुरु-पुत्र के अङ्गों को दबाना (पैर दबाना आदि) [उसे] नहलाना [उसका/्रेडिच्छस्ट खाना और पैर घोना न करे।

्रे गुरुवत्प्रतिपूज्या स्युः सवर्णा गुरुयोषितः । असवर्णास्तु संपूज्याः प्रत्युत्थानाभिवादनैः ॥ २१० ॥

गुरुवदिति ॥ सवर्णा गुरुपत्न्यः गुरुवदाज्ञाकरणादिना पूज्या भवेयुः। असवर्णाः पुनः केवलप्रत्युत्थानाभिवादनैः ॥ २१० ॥

२०८. भाव यह है कि गुरु के स्थान पर यदि गुरु-पुत्र पढ़ा रहा हो तो उसका गुरु के समान ही मान करो, भले ही वह आयु में छोटा हो या बराबर हो और भले ही यज्ञकर्म में वह तुम्हारा शिष्य हो अर्थात् तुम उसे कुछ सिखाते हो।

२०९. भाव यह है कि गुरु-पुत्र पढ़ा रहा हो तो गुरु के समान मान के योग्य है, परन्तु उसके लिए उत्सादन आदि कार्यों के करने का विघान नहीं है।

कुल्लूकः स्नापनशब्दस्यार्थं न ददाति । बलहरोऽपि तथैव करोति । किं कारणमत्र ?

२१०. गुरु की सवर्ण (अपने समान वर्ण की) पत्नियों की गुरु के समान पूजा करनी चाहिए; असवर्ण पत्नियों की पूजा तो प्रत्युत्थान और अभिवादनों से [ही]।

#### अभ्यञ्जनं स्नापनं च गात्रोत्सादनमेव च । गुरुपत्न्या न कार्याणि केशानां च प्रसाधनम् ॥ २११ ॥

अभ्यञ्जनमिति ॥ तैलादिना देहाभ्यङ्गः, स्नापनं गात्राणां चोद्वर्तनं, केशानां च मालादिना प्रसाधनम्; एतानि गुरुपत्न्या न कर्तव्यानि । केशानामिति प्रदर्शन-मात्रार्थ, देहस्यापि चन्दनादिना प्रसाधनं न कुर्यात् ॥ २११ ॥

२११. गुरु पत्नी की मालिश, [उसे] नहलाना, [उसके] अङ्ग दबाना तथा केशों का प्रसाधन (कंघी करना, फूल आदि लगाना) नहीं करने चाहिए।

# गुरुपत्नी तु युवितर्नाभिवाद्येह पादयोः । पूर्णविश्वतिवर्षेण गुर्णदोषौ विजानतो ॥ २१२ ॥

गुरुपत्नी त्विति ।। युर्वातर्गुरुपत्नी पादयोरुपसंगृह्य अभिवादनदोषगुणज्ञेन यूना नाभिवाद्या । पूर्णविद्यतिवर्षत्वं यौवनप्रदर्शनार्थम् । बालस्य पादयोरभि-वादनमनिषिद्धम् । यूनस्तु भूमावभिवादनं वक्ष्यति ॥ २१२ ॥

२१२. पूरे कर लिए हैं २० वर्ष जिसने ऐसे [तथा] गुण (अच्छा, ठीक) और दोष (बुरा, ग़लत) को जानने वाले [शिष्य] के द्वारा, यहां, युवती गुरु-पत्नी पैरों में (पैर पकड़कर) अभिवादन नहीं की जानी चाहिए।

# स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम् । अतोऽर्थान्न/प्रमाद्यन्ति प्रमदासु विपश्चितः ॥ २१३ ॥

स्वभाव इति ॥ स्त्रीणामयं स्वभावः यदिह शृङ्गारचेष्टया व्यामोह्य पुरषाणां दूषणम् । अतोऽर्थादस्माद्धेतोः पण्डिताः स्त्रीषु न प्रमत्ता भवन्ति ॥ २१३ ॥

२१३. यहां (इस संसार में) नारियों का यह स्वभाव है [कि] नरों का दूषित करना। इस कारण ज्ञानी जन प्रमदाओं में प्रमत्त (गाफिल, प्रमादयुक्त) नहीं होते अर्थात् प्रमदाओं के विषय में सावधान रहते हैं।

२१३, २१४—भाव यह है कि नारियों का यह स्वभाव है कि पुरुषों को आकृष्ट करें, उनके मन में विकार पैदा करें—अतः विपिश्चित् जन उनसे व्यवहार

#### अविद्वांसमलं लोके विद्वांसमिप वा पुनः । प्रमदा ह्युत्पयं नेतुं कामकोधवशानुगम् ॥ २१४॥

अविद्वांसिमिति ॥ 'विद्वानहं जितेन्द्रिय' इति बुद्धच न स्त्रीसिन्निधिविधेयः । यस्मादिविद्वांसं विद्वांसमिप वा पुनः पुरुषं देहधर्मात्कामकोघवशानुयायिनं स्त्रियं उत्पर्थं नेतुं समर्थाः ॥ २१४ ॥

२१४. [देह-धर्म से—देह के स्वभाव से] काम और क्रोध के वश हुए-हुए उनके अनुयायी अविद्वान् को तथा विद्वान् को भी प्रमदाएं अनुचित मार्ग पर ले जाने के लिए समर्थ हैं।

करते हुए सावधान रहते हैं---ऐसा अवसर नहीं आने देते कि इस प्रकार की कोई बात बने या बढ़े।

प्रमदाशब्दस्य प्रयोगः साभिप्रायः—यः प्रमादे पातयतीति । परं यो विपश्चिद् भवति नासौ प्रमत्तो भवति, काचिदपि कीदृश्यपि प्रमदा तत्र भवेत् ।

नारीणां स्वभावः—इत्यस्य किं तात्पयम् ? किं नारीणां निन्दा कृता मनुना ? नैव । केवलं नार्या निरितशयस्वाभाविकसंमोहनशक्तेश्चर्चा कृता । नास्मिन् सम्मोहने नार्याः काचिदिच्छा योजना वा । 'स्वभाव' इत्यस्य तात्पर्यं स्वरूपिमित । यथा मिष्टान्नस्य स्वभावो जिह्वालौल्योत्पादनमग्नेः स्वभावो दाहो जलस्य च स्वभावः शैत्यम् । यदि कश्चित्कथयेत्—''स्वभाव एष बह्लेहिं नराणामिहदाहनम्' अत्र बह्लेनिन्दा न कृता, केवलं तस्य स्वभावः प्रदिशतः । नारीणां निन्दा नास्तीदं तत्त्वं २.२१५ श्लोकेन स्पष्टीभवित । तत्र बलवत इन्द्रियग्रामस्य चर्चा कृता ।

अविदुषां तु कथैव का, ज्ञाततत्त्वा विद्वांसोऽपि कामकोघवशीभूताभवन्ति, प्रमदाभिश्चोत्पथं नीयन्ते । यदि कश्चित्कामकोघवशीभूतो नास्ति तस्मिन्न कश्चितप्रमदानां प्रभाव इत्यर्थोऽपि मुनिना कथ्यते । कामकोघविषये गीतायां कथितम्—

#### मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनो भवेत्। बलवानिन्द्रियग्रामो विद्वांसमिप कर्षति ॥ २१५॥

मात्रेति ।। मात्रा, भगिन्या, दुहित्रा, निर्जनगृहादौ नासीत । यतोऽतिबलः इन्द्रियगणः शास्त्रनियमितात्मानमपि पुरुषं परवशं करोति ।। २१५ ।।

२१५ माता, बहिन या बेटी के साथ [भी] विविक्तासन (एकान्त में आसन [बैठना] है जिसका ऐसा) न हो; अर्थात् एकान्त में न बैठे, [क्योंकि] बलवान् इन्द्रिय-समूह विद्वान् को भी खींच लेता है।

# कामं तु गुरुपत्नीनां युवतीनां युवा भुवि। विधिवद्वन्दनं कुर्यादसावहमिति ब्रुवन् ॥ २१६॥

कामं त्विति ।। कामं तु गुरुपत्नीनां युवतीनां स्वयमिष युवा यथोक्तविधिना 'अभिवादयेऽमुकशर्माहं भोः!' इति ब्रुवन्पादग्रहणं विना यथेष्टमिशवादनं कुर्यात् ।। २१६ ।।

आवृतं ज्ञानमेतेन ज्ञानिनो नित्यवैरिणा। कामरूपेण कौन्तेय दुष्पूरेणानलेन च॥

(एवं मनुना प्रमदानां न काचिन्निन्दा कृता; कामक्रोधावशानुगस्य पुरुषस्य कीदृशी गतिर्भवतीतीदमेव केवलं स्पष्टीकृत्म)। २१५. २.२१३ श्लोके स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम्' इति

२१५ २.२१३ क्लोके 'स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम्' इति कथितम्। तत्कथनमने न क्लोकेन स्पष्टीभविष्यति। इदं सर्वं (२१३, २१४, २१५ इत्यत्र) पुरुषदौर्बल्यदृष्ट्या कथितं, नतु नारीनिन्दादृष्ट्या। नारीनिन्दां कथं कर्त्तमर्हति मनुः। मातुर्निरतिशयं गौरवं स प्राख्यापयति—

उपाध्यायान्दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता । सहस्रं तु पितृन् माता गौरवेणातिरिच्यते ॥

(मनुस्मृतिः २.१४५)

माता पृथिव्याः मूर्तिः । (मनुस्मृति २.२२८)

२१६. चाहे तो युवा (शिष्य) युवती गुरुपत्नियों का विधिवत् पृथ्वी पर वन्दन करे (पृथ्वी पर लेटकर प्रणाम करे) वह मैं हूं इस प्रकार कहता हुआ।

बिक्रोध्य पादग्रहणमन्बहं चाभिवादनन्।

गरुदारेष कुर्वीत सतां धर्ममनस्मरत्रे । २१७॥

गुरुदारेषु कुर्वीत सतां धर्ममनुस्मरन् ।। २१७॥

विप्रोध्येति ॥ प्रवासादागत्य 'सब्येन सब्यं दक्षिणेन च दक्षिणम्' इत्युक्त-विधिना पादग्रहणं प्रत्यहं भूमावभिवादनं च गुरुपत्नीषु युवा कुर्यात् । शिष्टानामयमाचार इति जानन् ॥ २१७॥

२१७. 'सत्' जनों के धर्म को स्मरण रखता हुआ [युवा शिष्य] गुरु-पत्नियों के विषय में प्रवास से लौटकर पादग्रहण करे तथा प्रतिदिन [२१६ श्लोक में कथित] अभिवादन करे।

उक्तस्य शुश्रुपाविधेः फलमाह—

#### यथा खनन्खनित्रेण नरो वार्यधिगच्छति । तथा गुरुगतां विद्यां शुश्रुषुरिधगच्छति ॥ २१८ ॥

यथेति ॥ यथा किवनमनुष्यः खनित्रेण भूमि खनन् जलं प्राप्नोति, एवं गुरौ स्थितां विद्यां ग्रसेवापरः शिष्यः प्राप्नोति ॥ २१८ ।।

२१८. जैसे मनुष्य खनित्र (कुदाली, फावड़ा आदि) से खोदता जल को प्राप्त कर लेता है, उसी प्रकार गुरु में गई हुई (गुरु में विद्यमान) विद्या को, सेवा में लगा हुआ [शिष्य] प्राप्त कर लेता है।

ब्रह्मचारिणः प्रकारत्रयमाह—

# मुण्डो वा जटिलो वा स्वादथवा स्याच्छिलाजटः। नैनं ग्रामेऽभिनिम्लोचेत् सूर्यो नाभ्यदियात्ववचित् ॥२१९॥

२१६. युवा शिष्यो यदीच्छेत्तदा युवतीनां गुरुपत्नीनां वन्दनं भूमौ निपत्य स्वनामोच्चरणपूर्वकं कर्तुं पारयति, परन्तु पादस्पर्शं पादग्रहणं वा न करोत्।

२१७. २१६ श्लोके यो नियमः कथितस्तस्यापवादोऽयम् । प्रवासा-न्निवृत्तो युवाशिष्यः पादग्रहणं करोतु । तदनन्तरं प्रतिदिनं 'भुवि वन्दन कुर्यात्'।

मुण्डो वेति ॥ मुण्डितमस्तकः, शिरःकेशजटावान्वा, शिखेव वा जटा जाता यस्य वा, परे शिरःकेशा मुण्डितास्तथा वा भवेत् । एनं ब्रह्मचारिणं क्वचिद् ग्रामे निद्राणं, उत्तरत्र 'शयानम्'इति दर्शनात्सूर्यो नाभिनिम्लोचेन्नास्तमियात् ॥ २१९ ॥

२१९. मुण्ड (सिर मुंडाए हुए) हो या जटाघारी अथवा शिखाजट (शिखा-रूप एक जटा वाला, बाकी सिर मुंडा हुआ) हो; ग्राम में [सोए हुए] इसे कभी न तो सूर्य उदय हो, न अस्त हो।

अत्र प्रायश्चित्तमाह—

#### तं चेदभ्युदियात्सूर्यः शयानं कामचारतः। 🤫 । निम्लोचेद्वाऽप्यविज्ञानाञ्जुपन्नुपवसेद् दिनम् ॥२२०॥

तं चेदिति ।। तं चेत्कामतो निद्राणं निद्रोपवशत्वेन सूर्योऽभ्युदियादस्तमियात्तदा सावित्रीं जपन्नुभयत्रापि दिनमुपवसन् रात्रौ भुञ्जीत । अभिनिम्लुक्तस्योत्तरेऽहिन उपवासजपौ । 'अभिरभागे' (पा. १।४।९१) इति कर्मप्रवचनीयसंज्ञा, ततः कर्मप्रवचनीययुक्ते द्वितीया । सावित्रीजपं तु गौतमवचनात् तदाह
गौतमः (२४।२)—'सूर्याभ्युदिते ब्रह्मचारी तिष्ठेदहरभुञ्जानोऽभ्यस्तमिते
च रात्रिं जपन्सावित्रीम्'। ननु गौतमवचनात्सूर्याभ्युदितस्यैव दिनाभोजनजपावुक्तौ, अभ्यस्तमितस्य तु रात्र्यभोजनजपौ । नैतत्; अपेक्षायां व्याख्यासंदेहे वा मुन्यन्तरिववृतमर्थमन्वयं वाश्रयामहे नतु स्फुटं मन्वर्थ स्मृत्यन्तरदर्शनादन्यथा कुर्मः । अत एव जपापेक्षायां गौतमवचनात्सावित्रीजपोऽभ्युपेय
एव, नत्भयत्र स्फुटं मनूक्तं दिनोपवासजपावपाकुर्मः । तस्मादभ्यस्तमितस्य
मानवगौतमीयप्रायश्चित्तविकल्पः ॥ २२० ।

२२०. स्वेच्छा से या अनजाने सोए हुए उसको (उसके सोए हुए होने पर), यदि सूर्य उदय हो या अस्त हो, तो दिन भर [सावित्री का] जप करता हुआ उपवास करे।

अस्य तु प्रायश्चित्तविघेरर्थवादमाह—

सूर्येण ह्यभिनिर्मुक्तः शयानोऽभ्युदितश्च यः । प्रायश्चित्तमकुर्वाणो युक्तः स्यान्महतैनसा ॥२२१॥ आचार्य इति ॥ आचार्यो वेदान्तोदितस्य ब्रह्मणः परमात्मनो मूर्तिः शरीरं, पिता हिरण्यगर्भस्य, माता च घारणात्पृथिवीमूर्तिः, भ्राता च स्वः सगर्भः क्षेत्रज्ञस्य । तस्माद्देवतारूपा एता नावमन्तव्याः ॥ २२६ ॥

२२६. आचार्य ब्रह्म (ब्रह्मन्) की मूर्ति है, पिता प्रजापित की मूर्ति है, माता पृथ्वी की मूर्ति है, अपना भाई [अपनी] आत्मा की मूर्ति है।

# यं मातापितरौ क्लेशं सहेते संभवे नृणाम्। न तस्य निष्कृतिः शक्या कर्तुं वर्षशतेरपि॥ २२७॥

यमिति ॥ नृणामपत्यानां संभवे गर्भाघाने सित अनन्तरं यं हिशे माता-पितरौ सहेते तस्य वर्षशतैरप्यनेकरिप जन्मभिरानृण्यं कर्तुमशक्यम् । मातु-स्तावत्कुक्षौ घारणदुःखं, प्रसववेदनातिशयः, जातस्य रक्षणवर्धनकष्टं च पितु-रिषकान्येव । रक्षासंवर्धनदुःखं, उपनयनात्प्रभृति वेदतदङ्गाध्यापनादिकलेशा-तिशय इति सर्वसिद्धम् ॥ २२७ ॥

२२७. मनुष्यों के पैदा होने में जिस क्लेश को माता-पिता सहते हैं, सौ साल में भी उस का बदला नहीं चुकाया जा सकता।

तस्मात्

#### तयोनित्यं प्रियं कुर्यादाचार्यस्य च सर्वदा । तेष्वेव त्रिषु तुष्टेषु तपः सर्वं समाप्यते ॥ २२८ ॥

तयोनित्यमिति ।। तयोमीतापित्रोः प्रत्यहमाचार्यस्य च सर्वदा प्रीति-मृत्पादयेत् । यस्मात्तेष्वेव त्रिषु प्रीतेषु सर्वं तपश्चान्द्रायणादिकं फलद्वारेण सम्यक्प्राप्यते मात्रादित्रयतुष्टचैव सर्वस्य तपसः फलं प्राप्यत इत्यादि ॥ २२८ ॥

२२८. सदा उन दोनों का (माता-पिता का) और आचार्य का प्रिय करे। उन तीनों के तुष्ट होने पर सारा तप (तप का फल) भली भांति प्राप्त किया जाता है, अथवा सारा तप समाप्त हो जाता है, तप की चरम सीमा यही है।

- २२७. संभवे = जन्मनि, जन्मपालनपोषणादिष्विति भावः।
- २२८. समाप्यते=सम्+आप्यते=सम्यग् आप्यते। अथवा समाप्ति गच्छति। तपसञ्चरमसीमा तत्रैवास्तीति भावः।

# तेषां त्रयाणां शुश्रूषा परमं तप उच्यते । न तैरनभ्यनुज्ञातो धर्ममन्यं समाचरेत् ॥ २२९ ॥

तेषामिति ।। तेषां मातापित्राचार्याणां परिचर्या सर्वं तपोमयं श्रेष्ठमित एव सर्वतपःफलप्राप्तेः । यद्यन्यमिष धर्मं कथंचित्करोति तदप्येतत्त्रयानुमित-व्यतिरेकेण न कुर्यात् ॥ २२९ ॥

२२९. उन तीनों की परिचर्या (सेवा करना) परम तप कहलाता है। उनसे अनम्यनुज्ञात (अनुमति या आज्ञा न दिया गया) अन्य धर्म को न करे।

> तं एव हि त्रयो लोकास्त एव त्रय आश्रमाः। ते एव हि त्रयो वेदास्त एवोक्तास्त्रयोजनयः ॥ २३०॥

त एवेति ।। यस्मात्त एव मातापित्राचार्यास्त्रयो लोकाः, लोकत्रयप्राप्ति-हेतुत्वात् । कारणे कार्योपचारः । त एव द्रह्मचर्यादिभावत्रयरूपा आश्रमाः । गार्हस्थ्याद्याश्रमत्रयप्रदायकत्वात् । त एव त्रयो वेदाः, वेदत्रयजपफलोपायत्वात् । त एव हि त्रयोऽग्नयोऽभिहितास्त्रेतासंपाद्यज्ञादिफलदातृत्वात् ॥ २३० ॥

२३०. वे ही तीन लोक हैं, वे ही तीन आश्रम हैं, वे ही तीन वेद हैं, वे ही तीन अग्नियां कथित हैं।

पिता वै गार्हपत्योऽिनर्माताग्निर्दक्षिणः स्मृतः । गुरुराहवनीयस्तुं साग्नित्रेता गरीयसी ॥ २३१ ॥

पितेति ।। वैशब्दोऽवघारणे । पितैव गार्हपत्योऽग्निः, माता दक्षिणाग्निः, आचार्य आहवनीय : । सेयमग्नित्रेता श्रेष्ठतरा । स्तुत्यर्थत्वाच्चास्य न वस्तु-विरोघोऽत्र भावनीयः ।। २३१ ।।

२२९. यदि किंचिद् धर्मकार्यमपि कर्त्तव्यं तेषां चानुज्ञा नास्ति न कुर्यात् ।

(परलोक-फल से सम्बन्ध रखने वाला) जो जो [कर्म] मन, ववन, क्रिया से करे, वह वह उनको निवेदित कर दे।

#### त्रिष्वेतेष्वितिकृत्यं हि पुरुषस्य समाप्यते 1 एष धर्मः परः साक्षादुपधर्मोऽन्य उच्यते ॥ २३७॥

त्रिष्विति ॥ इतिशब्दः कात्स्न्ये । हिशब्दो हेतौ । यस्मादेतेषु त्रिषु शुश्रुषितेषु पुरुषस्य सर्वं श्रौतस्मार्त कर्तव्यं संपूर्णमन्ष्टितं भवति, तत्फला-वाप्तेः । तस्मादेव श्रेष्ठो धर्मः साक्षात्सर्वपुरुषार्थसाधनः ॥ अन्यस्त्वग्निहोत्रादि-प्रतिनियतस्वर्गादिहेतुरूपधर्मो जघन्यधर्म इति शुश्रूषास्तुतिः ॥ २३७ ॥

२३७. इन तीन में पुरुष का इतिकृत्य पूर्ण हो जाता है; अर्थात् पुरुष का जीवन में जो-कुछ भी कर्तव्य है इन तीन की शुश्रुषा से पूरा हो जाता है। यह ही साक्षात् परम धर्म है, अन्य (और सब) उपधर्म (गौण धर्म) कहलाता है।

#### श्रद्दधानः शुभां विद्यामाददीतावरादपि ।

अन्त्यादिप परं धर्मः स्त्रीरत्नं दुष्कुलाद्पि 11 र ३८ ।। श्रद्धान इति ॥ श्रद्धायुक्तः शुभां दृष्टशकित गारुडादिविद्यामवराच्छूद्रादिप गृहणीयात् । अन्त्यश्चाण्डालस्तस्मादपि जातिस्मरादेविहितयोगप्रकर्षात् दुष्कृत-शेषोपभोगार्थमवाप्तचाण्डालजन्मतः परं धर्म मोक्षोपायमात्मज्ञानमाददीत । तथा अज्ञानमे वोपकम्य मोक्षधर्मे 'प्राप्य ज्ञानं ब्राह्मणात्क्षत्रियाद्वैश्याच्छ्द्रादिप नीचादभीक्षणं श्रद्धातव्यं श्रद्धानेन नित्यम । न श्रद्धिनं प्रति जन्ममृत्यु-विशेषता। मेधातिथिस्तु—"श्रुतिस्मृत्यपेक्षया परो धर्मो लौकिकः। धर्म-शब्दो व्यवस्थायामपि युज्यते। यदि चाण्डालोऽपि—'अत्र प्रदेशे मा चिरं स्था मा चास्मिन्नम्भसि स्नासीः' इति वदति तमिष धर्ममनुतिष्ठेत्।" 'प्रागलभ्या-ल्लौकिकं वस्तु परं धर्ममिति ब्रुवन् । चित्रं तथापि सर्वत्र इलाघ्यो मेघातिथिः सताम्।।' स्त्रीरत्नं आत्मापेक्षया निकृष्टकुलादपि परिणेतुं स्वीकुर्यात् ॥ २३८ ॥

२३६. निवेदयेत्—बलहर: shall inform (-कथयेत्) । कुल्लूको न किचित्कथयति । यत्करोतु तेम्यः कथयेत् इत्येकोऽर्थः । अन्योऽर्थोऽयं स्याद् यत् तत्सर्वं तेषां चरणयोर्रापतं करोतु । सत्सर्वस्य पुण्यं तानेव प्राप्नोत्विति कामयेत ।



२३८. श्रद्धा करता हुआ नीच (शूद्र) से भी शुभ विद्या को, नीचतम (चाण्डाल आदि) से भी परम धर्म को, दुष्कुल (नीच, खराब, दुष्ट कुल) से भी स्त्री-रत्न को ग्रहण कर ले।

#### विषादप्यमृतं ग्राह्मं बालादिप सुभाषितम् । अमित्रादिप सद्वत्तममेध्यादिप काञ्चनम् ॥ २३९ ॥

विषादिति ।। विषं यद्यमृतसंयुक्तं भवति तदा विषमपसार्यं तस्मादमृतं ग्राह्यम्, बालादिप हितवचनं ग्राह्यम्, शत्रुतोऽपि सज्जनवृत्तम् अमेध्यादिप सुवर्णादिकं ग्रहीतव्यम् ॥ २३९ ॥

२३९. विष से भी अमृत, बालक से भी सुभाषित, अमित्र से भी सद्वृत (अच्छा या अच्छों का आचरण) और अपवित्र (वस्तु) से भी सुवर्ण ग्राह्य है (ग्रहण कर लेना चाहिए)।

#### स्त्रियो रत्नान्यथो विद्यो धर्मः शौचं सुभाषितम् । विविधानि च शिल्पानि सेमादेयानि सर्वतः ॥ २४० ॥

स्त्रिय इति ।। अत्र स्त्र्यादीनामुक्तानामिष दृष्टान्तत्वेनोपादानम्; यथा स्त्र्यादयो निकृष्टकुलादिभ्यो गृह्यन्ते तथा अन्यान्यिष हितानि चित्रालेखनादीनि सर्वतः प्रतिग्रहीतव्यानि ।। २४० ।।

२४०. स्त्रियाँ रत्न, विद्या धर्म, शुद्धता, सुभाषित, तथा विविध शिल्प सब ओर से (सब स्थानों और दिशाओं से) ग्रहण करने योग्य हैं।

#### अब्राह्मणादध्ययनमापत्काले विधीयते । अनुव्रज्या च शुश्रुषा यावदध्ययनं गुरोः ॥ २४१ ॥

अब्राह्मणादिति ॥ ब्राह्मणादन्यो यो द्विजः क्षत्रियस्तदभावे वैश्यो वा तस्मादघ्ययनमापत्काले ब्राह्मणाघ्यापकासंभवे ब्रह्मचारिणो विधीयते । अनु-व्रज्यादिरूपा गुरोः शुश्रूषा यावदघ्ययनं तावत्कार्या । गुरुपादप्रक्षालनो-च्छिष्टप्राशनादिरूपा शश्रूषाऽप्रशस्ता सा न कार्या । तदर्थमनुव्रज्या चेति विशेषितम् । गुरुत्वमपि यावदघ्ययनमेव क्षत्रियस्याह व्यासः ( व्या. स्मृ. ११३५)—'मन्त्रदः क्षत्रियो विष्रैः शुश्रूषानुगमादिना । प्राप्तविद्यो ब्राह्मणस्तु पुनस्तस्य गुरुः स्मृतः' ॥ २४१ ॥

२४१. आपत्तिकाल में अब्राह्मण से भी अध्ययन विहित है (विधि से अनुमोदित है); और जब तक पढ़ें तब तक (अब्राह्मण) गुरु की अनुब्रज्या और बुश्रूषा करनी चाहिए।

ब्रह्मचारित्वे नैष्ठिकस्याप्यब्राह्मणादध्ययनं प्रसक्तं प्रतिषेधयति—

# नाब्राह्मणे गुरौ शिष्यो वासमात्यन्तिकं वसेत्। ब्राह्मणे चानन्चाने काक्षनगतिमनुत्तमाम् ॥ २४२ ॥

नाब्राह्मण इति ॥ आत्यन्तिकं वासं यावज्जीविकं ब्रह्मचर्य क्षत्रियादिके गुरौ ब्राह्मणे साङ्गवेदानध्येतरि । अनुत्तमां गति मोक्षलक्षणामिच्छन् शिष्यो नावतिष्ठेत ॥ २४२ ॥

२४२. अनुत्तम (सर्वोत्तम, मोक्षरूप) गति को चाहता हुआ (चाहने वाला) शिष्य अब्राह्मण गुरु में (के समीप) तथा अननूचान (साङ्ग वेदों को न पढ़ने वाले) ब्राह्मण गुरु में (के समीप) आत्यन्तिक वास न करे। आत्यन्तिक वास-जीवन भर निवास।

# यदि त्वात्यन्तिकं वासं रोचयेत गुरोः कुले। युक्तः परिचरेदेनमा शरीरिवमीक्षणात् ॥ २४३॥

यदीति ॥ यदि तु गुरोः कुले नौष्ठिकब्रह्मचर्यात्मकमात्यन्तिकं वासिमच्छे-त्त्रदा यावज्जीवनमृद्युक्तो गुरुं शुश्रूषयेत् ॥ २४३ ॥

२४३. यदि गुरु के कुल में आत्यन्तिक वास करना चाहे तो शरीर छूटने तक युक्त हुआ हुआ (लगन और यत्न से) इसकी सेवा करे।

अस्य फलमाह—

आ समाप्तेः शरीरस्य यस्तु शुश्रूषते गुरुम्। स गच्छत्यञ्जसा वित्री ब्रह्मण्डः सद्म शाश्वतम्।। २४४॥

२४१. अनुव्रज्या—मनुस्मृतौ, २. १९२-९९ इत्यत्र सविस्तरं वर्णिता। अत्राह्मणगुरोरनुव्रज्या शुश्रूषा च कर्तव्ये, परन्तु पादप्रक्षालनोच्छिष्टिभक्षणादिकं न कर्तव्यम्।

आ समाप्तेरिति ॥ समाप्तिः शरीरस्य जीवनत्यागः, तत्पर्यन्तं यो गुरुं परिचरित स तत्त्वतो ब्रह्मणः सद्मरूपमिवनाशि पदं प्राप्नोति । ब्रह्मणि लीयत इत्यर्थः ॥ २४४ ॥

२४४. शरीर की समाप्ति तक जो गुरु की सेवा करता है वह विप्र सीधा ब्रह्म के शाश्वत सद्म (गृह, स्थान, लोक) को प्राप्त होता है।

#### न पूर्वं गुरवे किचिदुपकुर्वीत धर्मवित ।

#### स्नास्यंस्तु गुरुणाज्ञप्तः शक्तया गुर्वर्थमाहरेत् ॥ २४५ ॥

न पूर्वमिति ॥ उपकुर्वाणस्यायं विधिः, नैष्ठिकस्य स्नानासंभवात् । गुरुदक्षि-णादानं धर्मज्ञो ब्रह्मचारी स्नानात्पूर्व किंचिद्गोवस्त्रादि धनं गुरवे नावश्यं दद्यात् यदि तु यदृच्छातो लभते तदा गुरवे दद्यादेव । अतएव स्नानात्पूर्व गुरवे दान-माहापस्तम्बः—'यदन्यानि द्रव्याणि यथालाभमुपहरति दक्षिणा एव ताः स एव ब्रह्मचारिणो यज्ञो नित्यव्रतम्' इति । स्नास्यन्पुनर्गुरुणा दत्ताज्ञो यथाशक्ति धनिनं याचित्वापि प्रतिग्रहादिनापि गुरवेऽर्थमाहृत्यावश्यं दद्यात् ॥ २४५ ॥

२४५. धर्म (नियम) को जानने वाला [ब्रह्मचारी] [समावर्तन संस्कार से, स्नातक बनने से] पूर्व गुरु के लिए कुछ उपकार न करे (भेंट आदि न दे)—[जब समावर्तन का] स्नान करने वाला हो, अर्थात् स्नातक बनने वाला हो तब, गुरु द्वारा आज्ञा दिया गया गुरु के लिए [अपनी] शिवत से [भेंट दक्षिणा] लाये।

कि तत्तदाह—

# क्षेत्रं हिरण्यं गामश्वं छत्रोपानहमासनम्। धान्यं शाकं च वासांसि गुरवे प्रीतिमावहेत्॥ २४६॥

क्षेत्रिमिति ॥ 'शक्त्या गुर्वर्थमाहरेत्' (२।२४५) इत्युक्तत्वात्क्षेत्रहिरण्यादिकं यथासामर्थ्यं विकल्पितं समुदितं वा गुरवे दत्त्वा तत्प्रीतिमर्जयेत् । विकल्प-पक्षे चान्ततोऽन्यासंभवे छत्रोपानहमिप दद्यात्; द्वन्द्वनिर्देशात् समुदितदानम् । प्रदर्शनार्थं चैतत् । संभवेऽन्यदिप दद्यात् । अतएव लघुहारीतः—'एकमप्य-

२४५. अनेन योग्यायोग्यगुर्वोरन्तरमपि स्पष्टीभविष्यति ।

क्षरं यस्तु गुरुः शिष्ये निवेदयेत्। पृथिव्यां नास्ति तद् द्रव्यं यह्त्वा चानृणी भवेत्'॥ असंभवे शाकमपि दद्यात् ॥ २४६॥

२४६. क्षेत्र (खेत, भूमि), सुवर्ण, गौ, घोड़ा, छाता, जूते, आसन, घान्य, शाक और कपड़े [शक्त्या गुर्वर्थमाहरेत्], [और इस प्रकार] गुरु के लिए प्रीति (प्रसन्नता, तुष्टि) को लाए।

#### आचार्ये तु खलु प्रेते गुरुपुत्रे गुणान्विते । गुरुदारे सिपण्डे वा गुरुवद्वृत्तिमाचरेत् ॥ २४७॥

आचार्य इति ।। नैष्ठिकस्यायमुपदेशः । आचार्ये मृते तत्सुते विद्यादिगुण-युक्ते, तदभावे गुरुपत्न्यां, तदभावे गुरोः सपिण्डे पितृव्यादौ गुरुवच्छुश्रूषा-मनुतिष्ठेत् ॥ २४७ ॥

२४७. [जिसने आजीवन ब्रह्मचर्य का व्रत लिया है वह] आचार्य के मर जाने पर गुणों से युक्त गुरु के पुत्र में, गुरुपत्नी में अथवा (गुरु के) सिपण्ड (चाचा आदि रिश्तेदारों में) गुरु के समान आचरण करे।

#### एतेष्वविद्यमानेषु स्नानासनिवहारवान् । प्रयुञ्जानोऽग्निशुश्रूषां साधयेद् देहमात्मनः ॥ २४८ ॥

एतेष्विति ॥ एतेषु त्रिष्विविद्यमानेषु सततमाचार्यस्यैवाग्नेः समीपे स्नाना-सनिवहारैः सायंप्रातरादौ सिमद्धोमादिना चाग्नेः शुश्रूषां कुर्वन्नात्मनो देह-मात्मदेहाविच्छन्नं जीवं ब्रह्मप्राप्तियोग्यं साघयेत् ॥ २४८ ॥

२४८. इनके अविद्यमान होने पर स्नान, आसन और विहार से युक्त [आजन्म ब्रह्मचारी] अग्नि की सेवा करता हुआ [अपने] देह को [ब्रह्मप्राप्ति के योग्य होने के लिए] साधे।

२४६. एषु द्रव्येषु यथाशक्ति यन्किचिदपि दातुं शक्नोति, ददातु ।

२४७. 'गुणान्विते' इति त्रिभिः (गुरुपुत्रे, गुरुदारे, सपिण्डे) सह संबध्यते । यदि ते गुणान्विता न स्युर्न तदा तेषु गुरुवद्वृत्तिराचरणीयाः ।

२४७. २४८. २४९. श्लोकेषु नैष्ठिक ब्रह्मचारिण एव चर्चा।

२४८. एतष्विवद्यमानेषु—-२४७ श्लोके कथितास्त्रयो न स्युरथवा स्युः परं गुणान्विता न स्युस्तदाऽग्निसेवापरः स्यात् । साधयेत्—

#### एवं चरति यो विप्रो ब्रह्मचर्यमविष्लुतः । स गच्छत्युत्तमस्थानं न चेहाजायते पुनः ॥ २४९ ॥

इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां द्वितीयोऽघ्यायः ॥ २ ॥
एवं चरतीति ॥ 'आ समाप्तेः शरीरस्य' (२।२४४) इत्यनेन यावजीवमाचार्यशृश्रूषाया मोक्षलक्षणं फलम् । इदानीमाचार्ये मृतेऽपि एविमत्यनेनानन्तरोक्तविधिना आचार्यपुत्रादीनामप्यग्निपर्यन्तानां शृश्रूषको यो
नैष्ठिकत्रह्मचर्यमखण्डितव्रतोऽनुतिष्ठिति स उत्तमं स्थानं ब्रह्मण्यात्यन्तिकलक्षणं
प्राप्नोति । न चेह संसारे कर्मवशादुत्पत्ति लभते ॥ २४९ ॥

इति श्रीकुल्लूकभट्टकृतायां मन्वर्थमुक्तावल्यां मनुवृत्तौ द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥ २४९. जो विप्र इस प्रकार अखण्डित व्रत हुआ हुआ [नैष्टिक ब्रह्मचर्य आजीवन ब्रह्मचर्य] को करता है, वह उत्तम स्थान (मोक्ष) को प्राप्त होता है और यहां (इस संसार) में फिर जन्म नहीं लेता।

इत्याचार्यरामदेवात्मजसत्यभषणयोगिकृतायां विद्याधरीसमास्यायां हिन्दी-संस्कृतव्यास्यायां मनुवृत्तौ द्वितीयोऽध्यायः ।

कुल्लूकः—ब्रह्मप्राप्तियोग्यं साधयेत् । बलहरः finish (समापयेत्) अर्थात्—अग्निसेवापर आजीवनं तिष्ठेत् ।

विहारः कः ? भिक्षार्थचरणमथवा सिमधाहरणार्थचरणम् ।

Manusira

#### LAWS OF MANU

(Bühler)

#### CHAPTER I.

- 1. The great sages approached Manu, who was seated with a collected mind, and, having duly worshipped him, spoke as follows:
- 2. 'Deign, divine one, to declare to us precisely and in due order the sacred laws of each of the (four chief) castes (varna) and of the intermediate ones.
- 3. 'For thou, O Lord, alone knowest the purport, (i.e.) the rites, and the knowledge of the soul, (taught) in this whole ordinance of the Self-existent (Svayambhū), which is unknowable and unfathomable.'
- I. I. Kull. thinks that pratipūgya, 'having worshipped, may also mean 'after mutual salutations,' and he connects, against the opinion of the other commentators, 'duly' with 'spoke.' Gov., Nār., Rāgh., and K., as well as various MSS. (Loiseleur I, p. 313; Bikaner Cat. p. 419), begin the Samhitā with the following verse, omitted by Medh., Kull. and Nand.: 'Having adored the self-existent Brahman, possessing immeasurable power, I will declare the various eternal laws which Manu promulgated.'
- 2. After this verse Nand, inserts four lines, the first and last of which are also found in K.: (a) 'The origin of the whole multitude of created beings, of those born from the womb, of those born from eggs, of those produced from exudations and from germinating seeds, and their destruction; (b) 'The settled rule of all customs and rites deign to describe at large, according to their times and fitness.'
- 3. 'The ordinance of the Self-existent,' i.e. 'the Veda' (Kull., Nār., and Rāgh.), or 'the Veda or the prescriptive rules '(vidhi) contained in it' (Medh.) or 'the institutes' (Gov.). Akintya, 'unknowable,' i.e. 'the extent of which is unknowable' (Kull. and Rāgh.), or 'unknowable on account of its depth' (Gov.), or 'the meaning of which cannot be known by reasoning (Nār.), or 'not perceptible by the senses' (Medh.), or 'difficult to understand' Nand.). Aprameya, 'unfathomable, i.e. 'not to be understood without the help of the Mīmāmsā and other methods of reasoning' (Kull.), or 'unfathomable on account of its extent' (Gov., Nand.), or 'unfathomable on account of its extent, or not

- 4. He, whose power is measureless, being thus asked by the high-minded great sages, duly honoured them, and answered, 'Listen!'
- 5. This (universe) existed in the shape of Darkness, unperceived, destitute of distinctive marks, unattainable by reasoning, unknowable, wholly immersed, as it were, in deep sleep.

directly knowable but to be inferred as the foundation of the Smriti' (Medh.), or difficult to understand' (Rāgh.). Kull. and Rāgh. explain kāryatattvārtha by 'the purport, i.e. the rites, and the nature of the soul;' Medh., Gov., and Nand. by 'the true purport, i.e. the rites. Nand. takes sarvasya, 'whole,' as depending on 'ordinance,' and in the sense of prescribed for all created beings.'

In the commentary on verse 11 Medh. gives still another explanation of this verse, according to which it has to be translated as follows: 'For thou, O Lord, alone knowest the nature-and the object of the products employed in the creation of this universe, which is unthinkable on account of its greatness, and unknowable.' This version belongs to 'other commentators, who explain Manu's whole account of the creation purely on Sāmkhya principles.

5. The account of the creation given in verses 5-13 bears, as Dr. Muir remarks (Sanskrit Texts, IV, p. 26), some resemblance to that contained in some passages of the Satapatha-brāhmana, especially XI, 1, 6, 1 seqq, and is probably founded on some Vedic work with an intermixture of more modern doctrines. In explanation of the wording of verse 5, Medh. and Kull. point to passages like Rv. X, 129, 3, and Taittirīya-brāhmana II, 8, 9, 4. Sāyana, too, quotes the verse in his commentary on the latter passage.

The commentators Medh. and Gov. explain the fact that Manu, being asked to expound the law, gives an account of the creation, by the supposition that it is intended to show what a great scope the work has, and how necessary its study is, as the production of the various created beings depends on merit and demerit. Kull., on the other hand, tries to prove that the account of the creation, which belongs to the knowledge of the supreme soul, is part of the sacred law, and hence properly finds its place here. All the commentators, with the exception of Ragh., explain tamah, 'darkness,' by mulaprakritih, 'the root-evolvent' of the Samkhya philosophy, and tamobhūtam, 'in the shape of darkness, 'by 'absorbed in the root-evolvent.' Rāgh,. who throughout explains Manu's sayings in the sense of the Vedanta school, takes it for an equivalent of avidya, 'ignorance.' The explanation of the four adjectives, which express in different terms the impossibility of knowing the mulaprakriti, differs very much in the six commentaries. The most reasonable appears to be Kullūka's view, who assumes that the four words refer to the impossibility of attaining a knowledge of the prakriti by the three means mentioned below, XII, 105, and 'by reasoning' (tarka). He paraphrases apragnata, 'unperceived,' by 'imperceptible by the senses;' alakshana, destitute of marks,' by 'uninferrible;' avigneya, 'unknowable, 'by 'undefinable by words or authoritative statement.'

- 6. Then the divine Self-existent (Svayambhū, himself) indiscernible, (but) making (all) this, the great elements and the rest, discernible, appeared with irresistible (creative) power, dispelling the darkness.
- 7. He who can be perceived by the internal organ (alone), who is subtile, (=subtle) indiscernible, and eternal, who contains all created beings and is inconceivable, shone forth of his own (will).
- 6. The above translation follows Gov., Nār., and Kull. The other three commentators take mahābhūtādivrittaugāh as a relative compound. On this supposition the translation would run as follows: Then the divine Self-existent, (himself) undiscernible, (but) making this (universe) discernible, appeared,—he whose (creative) power works in the great elements and the rest, and who dispels the darkness.'

'Then,' i.e. at the end of the period of destruction. Avyaktah, '(himself) undiscernible,' i.e. 'not to be known except by Yogins' (Medh.), or 'not perceptible by the external senses' (Gov., Kull., Nār.), or 'not to be known except through the texts of the Upanishads' (Rāgh.), or 'difficult to know' (Nand.). Medh. would prefer to read avyaktam, 'this indiscernible (universe).' 'The great elements and the rest,' i.e. 'the other principles, the great one and so forth' (Medh., Gov., Nār., Kull., Nand), or 'egoism' (Rāgh.). 'Appeared.' i.e. 'assumed a body of his own free will, not in consequence of his karman, his acts in a former existence' (Medh., Gov., Kull., Nand.), or 'because discernible' (vyakta), (Nār.), or 'because ready to create' (kāryonmukha), (Rāgh.). Gov. explains vrittaugāh, 'with irresistible power,' by 'who obtained power' (prāptam balam yena). Kull. explains tamonudah, 'dispelling the darkness (i.e. of destruction), by 'giving an impulse to the root-evolvent,' and Rāgh. takes it in a similar way.

The commentators whose opinion Medh. adduces under verse 11, explained this verse also as a description of the self-evolution which the prakriti performs according to the Sāmkhyas. They took svayambhūh, 'the self-existent,' in the sense of 'which modifies itself of its own accord;' bhagavān, 'divine,' in the sense of 'which is powerful enough to perform its business' (svavyāpāra īsvarah). The other words presented, of course, no great difficulties.)

7. 'By the two pronouns yo' sau, "he who," he indicates, the supreme soul, known in the whole world, in the Vedas, Purānas, Itihāsas, and so forth' (Kull. in accordance with Medh.). The latter proposes, besides the explanation of atindriyagrāhyah, 'who can be perceived by the internal organ (or the mind alone),' which Gov., Kull., and Nand. adopt, another one, 'who, being beyond the cognisance of the senses, can be perceived by Yoga-knowledge alone.' Nār. and Rāgh., too, differ from the interpretation given above, 'Subtile,' i.e. 'who is beyond all distinctions, such as small and great' (Medh.), or 'who is unperceivable by the external senses' (Kull.), or 'who is perceivable by subtile understanding only' (Gov.), or who is without limbs or parts' (Rāgh.). Nand. points to the common epithet of the supreme soul,

- 8. He, desiring to produce beings of many kinds from his own body, first with a thought created the waters, and placed his seed in them.
- 9. That (seed) became a golden egg, in brilliancy equal to the sun; in that (egg) he himself was born as Brahman, the progenitor of the whole world.
- 10. The waters are called nārāh, (for) the waters are, indeed, the offspring of Nara; as they were his first residence (ayana), he thence is named Nārāyana.

'smaller than small' (Kāth, Up II, 20; Bhagavadgītā VIII, 9). Avyaktah, 'indiscernible,' is taken by Kull. to mean 'destitute of limbs or parts.' Sarvabhūtamayah, 'who contains all created beings,' means, according to Medh., either 'that he conceives the idea of creating all beings,' or 'that, in accordance with the Advaita Vedānta, all beings are illusory modifications of him. The latter view seems to be the one adopted by all the other commentators. 'Shone forth, i.e. either 'assumed a visible body or 'was self-luminous' (Medh.), 'assumed a body (Gov.), 'appeared in the form of the evolutes, the great one, and so forth (Kull.), 'became discernible (Nand.).

- 8. Besides the passages quoted under verse 5, compare also the Paurānik story of the mundane egg, Wilson, Vishnu-purāna I, pp. 39-40 (ed. Hall). 'He' is according to Medh. and Rāgh. 'Hiranyagarbha,' according to the other commentators, 'the supreme soul.' Medh. refers to Rig-veda X, 121, 1. According to Medh. (verse 11) those who understood the whole passage to refer to the unintelligent prakriti, explained abhidhyāya, 'with a thought, to mean 'independently of all external action, just as a man performs an act merely by a thought.' They also asserted that the waters were produced as the first element only, but not before the great one and the other principles. Kull., on the other hand, sees in the expressions, used in this verse, the proof that Manu was an adherent of the non-dualistic Vedānta.
- 9. Medh., Kull., and Rāghava take the epithet 'golden' figuretively, and consider it to be intended to convey the idea of purity or, as Rāgh. also proposes, of brilliancy. Instead of 'he himself was born as Brahman (masc.),' the translation may also be 'Brahmā himself was born.' Medh. gives both explanations. The other commentators adopt that given in the text. The being produced is, according to all except Rāgh., Hiranyagarbha. Rāgh., as a strict Vedāntin, thinks that it is Virāt, All the commentators point out that pitāmaha, 'the progenitor, lit. the grandfather, is a common name of Brahman (masc.).
- 10. This punning explanation of Brahman's name Nārāyana occurs in most of the Purānas, see Wilson, Vishnu, purāna I, p. 56 (ed. Hall). Both Medh. and Gov. seem to have read āpo narāh, 'the waters are called narāh.' Nara is another name of the supreme soul.

- 11. From that (first) cause, which is indiscernible, eternal, and both real and unreal, was produced that male (Purusha), who is famed in this world (under the appellation of) Brahman.
- 12. The divine one resided in that egg during a whole year, then he himself by his thought (alone) divided it into two halves;
- 13. And out of those two halves he formed heaven and earth, between them the middle sphere, the eight points of the horizon, and the eternal abode of the waters.
- 14. From himself (ātmanah) he also drew forth the mind, which is both real and unreal, likewise from the mind egoism, which possesses the function of self-consciousness (and is) lordly;
- off the mark, understand by the '(First) cause' the supreme soul. Sada-sadātmaka, 'who is both real and unreal', means according to Medh., Gov., and Kull. 'who is existent or real, because be can be known through the Veda and Vedānta, but non-existent or unreal, as it were, because he cannot be perceived by the senses.' Nand.'s explanation, 'who is both the real, the efficient cause and the unreal the products, matter and the rest,' seems, however, preferable. He says, and iti kāranam asa iti prakrityādi kāryam. Regarding the ancient Vedic term Purusha, 'the male' or 'spirit, see Muir, Sanskrit Texts, V. pp. 367-377.
- 12. Kull. explains the term 'a year' by 'a year of Brahman.' But Medh. and Gov., who say that a human year is meant, are in accordance with Satapatha-brāhmana XI, 1, 6, 2.
- 13. The number 'eight' is obtained by adding to the four cardinal points, 'the intermediate ones' north-east, south-east &c.
- 14-15. The commentators offer two entirely different explanations of these two difficult verses. According to Medh., Gov., Kull., and Rāgh. they describe the production of the Tattvas, the principles of the Sāmkhya system, the first three of which, Mahat, Ahamkāra, and Manas, have been placed in an inverted order. Though Manu clearly states ((verse 14) that the creator drew the Manas (which they take to mean the internal organ) from the ātman (i.e. according to Medh. and Gov. 'from the Pradhāna,' which is his own shape [tatpradhānād ātmanah svasvarūpāt, Medh.], or according to Gov., Kull., and Rāgh, 'from the Paramātman,' the supreme soul, or according to another explanation of Rāgh., 'from himself' [svasmāt l gīvasya bhogārtham vā]), that he drew the Ahamkāra, egoism, from the Manas, and that he afterwards created the mahāntam ātmānam, 'the great one, the soul;' (i. e. according to Medh. the Mahat which is called the soul because like the soul it is found in all bodies, or according to Kull. the Mahat

- 15. Moreover, the great one, the soul, and all (products) affected by the three qualities, and, in their order, the five organs which perceive the objects of sensation.
- 16. But, joining minute particles even of those six, which possess measureless power, with particles of himself, he created all beings.

which is called the soul because it is produced from the soul or is useful to the soul), yet they think that it must be understood that the Mahat was produced first, from it the Ahamkāra, and from the latter the Manas. The next term sarvāni trigunāni, 'all the products modified by the three qualities,' they refer to all products or evolutes named and to be named hereafter. They are thus obliged to disregard the ka, 'and', at the end of verse 15 a, and Rāgh. states distinctly that ka indicates there a stress to be laid on the preceding word (kakāro 'vadhāranārthah). Finally, Gov., Kull., and Rāgh. are of opinion that the third ka, 'and,' at the end of verse 15 b indicates that the organs of action and the subtile elements have to be added in accordance with the doctrine of the Sāmkhya, while Medh. holds that the subtile elements alone have to be understood.

Nand. and, to judge from the fragments of his commentary, Nar. also give a far different explanation. According to them the first created Manas is another name for the principle usually called Mahat In proof of this assertion Nand. adduces a passage from a Purāna, which Medh. quotes on verse 74, where Manas is given as a synonym of Mahat (see also Cowell, Sarvadarsana-samgraha, p. 222, note 1). They farther take mahantam ātmānam, 'the great one, the soul,' to denote the Manas or internal organ ([mahāntam] ka mano nāma tattvam ātmānam ātmano gīvasyāvakkhedakatvād vyapadesah, Rāgh.). By the expression sarvāni trigunāni Nand. seems to understand the subtile elements (tanmatra), and he too believes that the particle ka at the end verse 15 b shows that the organs of action have to be understood. The object of the two verses is, according to Nand., not to give an account of the actual order of creation, but to show that the material cause of all created beings consists of portions of the creator's body, of the Mahat, Ahamkāra, the Manas, the Tanmātras, and the organs of sensation and action which belong to him; (anena slokadvayenaitad uktam bhavati l ātmiyānām mahadahamkāramanastanmātragiānakarmendriyānām amsāh sarvabhūtopādānam itill) It would seem that Nand. and Nār.'s view, as regards the explanation of Manas (verse 14), is correct, but it may be doubted whether, with respect to the terms in verse 15 mahan ātmā and sarvāni trigunāni, they have been equally lucky. The explanation of the first four commentators seems altogether inadmissible. In conclusion, it may be stated that Nand. gives also the most acceptable explanation of the epithet of the Manas, sadasadātmakam, which, he says, means 'partaking of the nature of an evolvent and of an evolute' (prakritivikrityāmakam), and of īsvaram, 'lordly,' 'which causes all actions to be done' (sarvakarmapravartakam).

16. The translation follows Nand, Rāgh., and Vignānabhikshu

17. Because those six (kinds of) minute particles, which form the (creator's) frame, enter (ā-sri) these (creatures), therefore the wise call his frame sarīra, (the body.)

(Sāmkhyasāra, p. 19, ed. Hall), who agree that the verse derives the subtile or rudimentary bodies of individual beings from the subtile body of the creater, and the individual souls from his soul. They explain ātmamātrāsu by aparikkhinnasyaikasyātmana upādhivasād avayavavatpratīyamāneshu ātmasu (Rāgh.), svagīvāmseshu (Nand.), and svāmsaketaneshu (Vigñ.). But they differ with respect to the meaning of 'the particles of those six.' Those six' are, according to Rāgh. and Vigñ., 'the six senses,' i.e. the five organs of sensation and the mind (which by implication indicate the whole subtile body, Vigñ.); according to Nand., the six classes of tattvas, which he believes to be mentioned in the preceding two verses, viz. (1) the great one, (2) egoism, (3) mind, (4) the subtile or rudimentary elements, (5, 6) the organs of sensation and action.

Medh., Gov., and Kull., on the other hand, take the verse as follows: 'Joining minute particles of those six (i. e. of egoism and of the five subtile elements) which possess immeasurable power to particles of the same (i. e. of evolutes from the same six (Gov., Kull.), i. e. of the gross elements produced from the Tanmātras and the organs produced from egoism [Medh.]), he framed all beings.' It would seem that Nand.'s explanation comes nearest to the truth, though, as stated above, his manner of showing that six principles or classes of principles are mentioned in the preceding verses is not altogether satisfactory. But, at all events, he has seen that the expression 'those six' must refer to the enumeration in the preceding two verses.

17. The translation again follows Nand, with whom Nār. seems to have agreed. He says, 'Because six (kinds of) particles of his frame, i. e. the six before-mentioned portions of the body of Brahman, the Mahat, and the rest, enter, i.e. pervade these—all the creatures mentioned in the preceding verse are referred to—on account of that entering (srayanāt), they call the body of that, i. e. of Brahman, sarīra. The meaning is as follows: The body of Hiranyagarbha is called sarīra, because it enters (srayati) all beings by means of its portions, being (their) material cause; but it is not destroyed (sīryate) like a common body.' Nand, thinks, therefore, that the punning explanation of the word sarīra from shad āsri, or sri, is given in order to show that the other etymology, which derives it from srī, 'to destroy,' is not applicable to the body of Brahman.

Medh., Gov., and Kull. take the verse very differently, They agree in supposing that the body is called sarīra, because the six elements mentioned enter into or produce the gross elements and the organs. Medh. reads tānīmani for tasyemāni, and according to his interpretation the translation would be, 'Because the six (kinds of) minute particles producing the body enter into (being their cause) or produce these (i.e. because egoism, the beforementioned organs and the subtile elements enter the gross elements which will be mentioned hereafter), therefore the wise call the body, which is the visible shape of that (Pradhāna), sarīra.' Kull., who reads tasya, differs from this version only therein that he refers tasya to Brahman. Rāgh. finally

18. That the great elements enter, together with their functions and the mind, through its minute parts the framer of all beings, the imperishable one.

gives, in accordance with his explanation of 'those six, the following version, 'Because the six (kinds of) fine particles constituting the subtile frame of that (Hiranyagarbha, i. e. the mind and the rest) enter these (gross bodies as their place of enjoyment), therefore the wise call the visible frame of that (i.e. of the individual soul) the sarīra.' He agrees, therefore, with Medh., Gov., and Kull. so far that he, too, refers the verse to the gross bodies.

18. The commentators give five different versions of this verse; (1) Medh., 'That (i. e. the Pradhāna is) the producer of all beings and imperishable, because these, (viz.) the gross elements with their functions (and before them) the mind with its minute particles (i.e. the subtile elements, intelligence, egoism, gnd the organs), enter it.' (2) Gov. and Kull., 'From that (i.e. the Brahman, which has the form of the subtile elements and of egoism) are produced the gross elements, together with their functions and the mind, which is the producer of all beings through its minute (i.e. imperceptible) portions (i.e. its products, good and bad thoughts, pleasure and pain, and so forth, the world being produced by the good and evil actions originating in the mind) and imperishable.' (3) Rāgh., 'That (i.e. the gross body) the gross elements enter (as producers [or produce]) and the mind, which is the producer of all beings and imperishable, together with the actions (i.e. merit and so forth) and with the (organs which are chiely) limbs.' (4) Nand., '(As) that (body of Hiranyagarbha), though through its small portions it produces, all beings, yet is imperishable, (even thus) the great beings (egoism, mind, the trigunas, the organs of sensation and action) and the mind (i.e. the principle, called the great one), with the actions (i.e. the individual souls) enter it.' (5) Nār.'s explanation is mutilated, but seems to have been as follows, 'That (i.e. the subtile body) the gross elements (which produce the gross body) enter, together with the karman (i.e. merit and demerit) and the mind, (which is) the producer of all beings and imperishable, together with (its functions, knowledge, desire, hatred, &c., which are, as it were, its) minute portions'.

It seems to me that not one of the above explanations can be accepted in its entirity. I agree with Nār. in thinking that the word 'that' refers to the subtile body and that the verse describes the origin of the gross body as the result of the union of the great, i.e. the gross elements and of the manas with the subtile body. If the mahānti bhūtāni are the gross elements, it will, however, be necessary to understand by karmabhih, 'their functions,' which, as Medh. and Kull. mention, are 'the function of supporting for the earth, of ripening or cooking for fire and so forth.' By manas I understand here the internal organ which forms the connecting link between the gross senses or the gross body and the individual soul, and thus may be said to frame or fashion all beings. As its nature is atomic, it is necessary to connect avayavaih sūkshmaih with sarvabhūtakrit and to take avayava either in the manner proposed by Kull., or to assume that the several mind-atoms are referred to, which belong each to a different individual.

- 19. But from minute body (-framing) particles of these seven very powerful Purushas springs this (world), the perishable from the imperishable.
- 20. Among them each succeeding (element) acquires the quality of the preceding one, and whatever place (in the sequence) each of them occupies, even so many qualities it is declared to possess.
- 21. But in the beginning he assigned their several names, actions, and conditions to all (created beings) even according to the words of the Veda.
- 22. He, the Lord, also created the class of the gods, who are endowed with life, and whose nature is action; and the subtile class of the Sādhyas, and the eternal sacrifice.
- 19. With respect to the explanation of the expression 'the seven Purushas,' the commentators differ as much as regarding 'the six' in ver. 16. Medh.- Gov., and Kull. add 'the great one' or the Mahat to their previous enumeration, 'egoism and the five subtile elements,' while Nār. and Nand. add the 'portions of the Ātman' (ver. 16) to those elements which they understand to be comprised by 'the six.' That is, probably, the meaning of Rāgh. also, who says, purushānām manaādipurushāntānām saptānām, 'of the Purushas, i.e. of those seven, the first of which is the mind, and the last of which is the Purusha.' All the commentators agree that the term Purusha, 'male or spirit,' is applied to the principles in a metaphorical sense, but they give various reasons for the fact, 'because they are for the sake of the soul,' purusha (Medh.), or 'because they were produced by the Purusha, the Ātman' (Kull.). Nār. understands 'and' with avyayāt and says, 'and from the imperishable, i.e. from Prakriti.' 'The perishable, designates, of course, 'the gross bodies.'
- 20. This verse expresses the doctrine that the first element ether (ākāsa) possesses one quality, sound, alone; the next, wind two, sound and tangibility; the third, fire or light, three and so forth; see also Sāmkhyasāra, p. 18. Nand. places ver. 27 before this verse, and asserts that 'if some read the latter seven verses further on, that is only due to an error of the copyists.' Though vers. 20 and 27 are without any connexion with what precedes and follows, I do not think it advisable to adopt Nand.'s proposal, which I fear is based on nothing but a clever guess, against the authority of all the other commentators. If it were permissible to transpose the verses, I would propose to insert here ver. 27 and to place this verse (20) after ver. 78.
- 22. The commentators differ very much regarding the explanation of this verse. Medh. proposes, 'And the Lord created (for the sake) of men who are intent on performing sacrificial rites (the multitude) of the gods, the

- 23. But from fire, wind, and the sun he drew forth the threefold eternal Veda, called *Rik*, Yagus, and Sāman, for the due performance of the sacrifice.
- 24. Time and the divisions of time, the lunar mansions and the planets, the rivers, the oceans, the mountains, plains, and uneven ground.
- 25. Austerity, speech, pleasure, desire, and anger, this whole creation he likewise produced, as he desired to call these beings into existence.
- 26. Moreover, in order to distinguish actions, he separated merit from demerit, and he caused the creatures to be affected by the pairs (of opposites), such as pain and pleasure.
- 27. But with the minute perishable particles of the five (elements) which have been mentioned, this whole (world) is framed in due order.

subtile class of the Sādhyas and the eternal sacrifice.' 'Others' mentioned by him, Gov. and Kull., insert another 'and' between karmātmanām and prāninām, and explain, 'The Lord created the multitude of the gods whose nature is the sacrifice and of those endowed with life.' By the 'gods whose nature is the sacrifice' they understand the inanimate implements, used at sacrifices, but frequently addressed in the Veda as divine beings, while the gods endowed with life are said to be Indra, and so forth. Rāgh., with whom Nār. seems to have agreed, says, 'And the Lord created among beings endowed with life the to us invisible multitude of the gods, who by the results of their actions have obtained their divine station, or who subsist on offerings.' None of these speculations is of much use. But it may be that karman means 'sacrificial rites,' and karmātmanām may be translated by 'whose nature is the sacrifice,' or 'whose divinity depends on the performance of sacrifices.' Regarding the Sādhyas, see Wilson, Vishnu-purāna II, p. 22 (ed. Hall).

26. Other pairs of opposites are desire and anger, passionate attachment and hatred, hunger and thirst, sorrow and delusion, and so forth (Kull.).

27. 'The minute perishable particles of the five (elements)' are according to Medh., Gov., and Kull. the subtile or rudimentary elements which may be called 'perishable,' because they are changed to gross elements. Rāgh. explains the epithet 'perishable' by adding 'because they have been produced.' The commentators offer various explanations in order to account for the insertion of this verse which interrupts the continuity of the text. Medh. thinks that is is a résumé. Gov. and Kull. state that it is meant to remove the doubt, whether Brahman's mental creation was effected without the help of the 'principles,' and Nār. asserts that is meant to teach that atoms are not eternal. Nand. as stated above, note on ver. 20, places the verse immediately after ver. 19.

- 28. But to whatever course of action the Lord at first appointed each (kind of beings), that alone it has spontaneously adopted in each succeeding creation.
- 29. Whatever he assigned to each at the (first) creation, noxiousness or harmlessness, gentleness or ferocity, virtue or sin, truth or falsehood, that clung (afterwards) spontaneously to it.
- 30. As at the change of the seasons each season of its own accord assumes its distinctive marks, even so corporeal beings (resume in new births) their (appointed) course of action.
- 31. But for the sake of the prosperity of the worlds, he caused the Brāhmana, the Kshatriya, the Vaisya, and the Sūdra to proceed from his mouth, his arms, his thighs, and his feet.
- 32. Dividing his own body, the Lord became half male and half female; with that (female) he produced Virāg.
- 33. But know me, O most holy among the twiceborn, to be the creator of this whole (world), whom that male, Virāg, himself produced, having performed austerities.
- 34. Then I, desiring to produce created beings, performed very difficult austerities, and (thereby) called into existence ten great sages, lords of created beings,
- 35. Marîki, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu, Praketas, Vasishtha, Bhrigu, and Nārada.
  - 36. They created seven other Manus possesssing great
- 31. Nār. explains lokavivriddhyartham, 'for the sake of the prosperity of the worlds,' by varnair lokarakshanasamvardhanārtham, 'in order to protect the world by means of the castes and to make it prosperous.' Medh., Gov., and Kull., who interpret the compound by 'in order that (the inhabitants of) the worlds might multiply,' point to the benefits conferred by sacrifices of householders, III, 76. Nand. says with reference to the bearing of the verse, 'Now he speaks of the creation of the deities representing the four castes.' Regarding the origin of the castes, see Rig-veda X, 90, 12.
- 32-33. 'Produced,' i. e. 'begat' (Medh., Kull.) Wilson, Vishnu-purāna I, p. 104, note 2 (ed. Hall).
  - 34-35. Wilson, Vishnu-purāna I, p. 100, note 2 (ed. Hall).
- 36. 'Manus, i.e. 'creators in the several Manvantaras' (Medh., Gov., Kull., Rägh.). 'Gods,' i.e. 'such gods as had not been created by

brilliancy, gods and classes of gods and great sages of measureless power,

- 37. Yakshas (the servants of Kubera, the demons called) Rākshasas and Pisākas, Grandharvas (or musicians of the gods), Apsarases (the dancers of the gods), Asuras, (the snake-deities called) Nāgas and Sarpas, (the bird-deities called) Suparnas and the several classes of the manes,
- 38. Lightings, thunderbolts and clouds imperfect (rohita) and perfect rainbows, falling meteors, supernatural noises, comets, and heavenly lights of many kinds.
- 39. (Horse-faced) Kinnaras, monkeys, fishes, birds of many kinds, cattle, deer, men, and carnivorous beasts with two rows of teeth,
- 40. Small and large worms and beetles, moths, lice, flies, bugs, all stinging and biting insects and the several kinds of immovable things.
- 41. Thus was this whole (creation) both the immovable and the movable, produced, by those highminded ones by means of austerities and at my command, (each being) according to (the results of) its actions.
- 42. But whatever act is stated (to belong) to (each of) those creatures here below, that I will truly declare to you, as well as their order in respect to birth.
- 43. Cattle, deer, carnivorous beasts with two rows of teeth, Rākshasas, Pisākas, and men are born from the womb.
- 44. From eggs are born birds, snakes, crocodiles, fishes, tortoises, as well as similar terrestrial and aquatic (animals).

Brahman' (verse 22, Medh., Kull.); devanikāyān, 'classes of gods' (Nand. Nār.), means according to Medh., Kull., and Rāgh. 'the abodes of the gods' (devasthānāni). Rāgh. gives also the meaning 'the servants of the gods.'

- 37. The several classes of manes are enumerated below, III, 194-199.
- 38. Rohita is said to be an imperfect rainbow which appears to be straight, known according to Gov. by the name sastropāta.

- 52. When that divine one wakes, then this world stirs; when he slumbers tranquilly, then the universe sinks to sleep.
- 53. But when he reposes in calm sleep, the corporeal beings whose nature is action, desist from their actions and mind becomes inert.
- 54. When they are absorbed all at once in that great soul, then he who is the soul of all beings sweetly slumbers, free from all care and occupation.
- 55. When this (soul) has entered darkness, it remains for a long time united with the organs (of sensation), but performs not its functions; it then leaves the corporeal frame.
  - 56. When, being clothed with minute particles (only),
- 52. Instead of the figurative nimilati, 'closes the eyes, sinks to sleep,' Gov. and K., read praliyate, 'is absorbed.'
- 53. Sarīrinah, 'corporeal beings,' means according to Medh., Gov., and Kull. 'embodied souls.' Karmātmānah, 'whose nature is action,' i.e. who are endowed with actions (Nand., Nār.)), means according to Medh., Gov., and Kull. 'who in consequence of their actions became incorporate.'
- 54. According to Gov. and Kull., this verse describes the mahāpralaya, the great or total destruction at the end of a kalpa, while the preceding referred to the antarālapralaya, the intermediate or incomplete destruction. Medhexplains 'he who is the soul of all beings' by the Sāmkhya term Pradhāna, 'the chief cause or Nature,' while Gov. and Kull. refer this expression as well mahātman 'to the supreme soul or supreme lord' of the Vedānta.
- 55-56. The commentators offer three different explanations. of these two verses. Medh., Gov., and Kull., whom the translation given above follows, think that ayam, 'this (soul),' refers to the individual soul, and that the two verses incidentally mention what happens to it on the death of the individual in which it resides. First, they say, it enters darkness, i.e. knowledge (gñāna) ceases, and, though for some time the soul's connection with the organs continues, it does not perform its functions of breathing, and so forth. Next it leaves the old body. It then is enveloped by the elementary body, consisting of the puryashtaka, the eight constituents, i.e. the rudimentary elements (bhuta) and organs (indriya), mind (manas), intelligence (buddhi), memory of past actions (vāsanā), merit or demerit (karman), the vital airs (vāyu), and avidyā. In this condition it enters the seed of some plant or the embryo of some animal and then assumes a new gross body. Nār., on the other hand, considers that the first verse gives a description of the fate of the individual soul during a swoon (mūrkhā), and the second alone refers to its migration after death. Under this supposition verse 56 must be translated as follows: 'Being of atomic size (the soul) enters vegetable or animal seed and, united (with the rudimental body), leaves its (former) cor-

it enters into vegetable or animal seed, it then assumes, united (with the fine body), a (new) corporeal frame.

- 57. Thus he, the imperishable one, by (alternately) waking and slumbering, incessantly revivifies and destroys this whole movable and immovable (creation).
- 58. But he having composed these Institutes (of the sacred law), himself taught them, according to the rule, to me alone in the beginning; next I (taught them) to Marîki and the other sages.
- 59. Bhrigu, here, will fully recite to you these Institutes; for that sage learned the whole in its entirety from me.
- 60. Then that great sage Bhrigu, being thus addressed by Manu, spoke, pleased in his heart, to all the sages, 'Listen!'
- 61. Six other high-minded, very powerful Manus, who belong to the race of this Manu, the descendant of the Self-existent (Svayambhû), and who have severally produced created beings.
- 62. (Are) Svārokisha, Auttami, Tāmasa, Raivata, Kākshusha, possessing great lustre, and the son of Vivasvat.
- 63. These seven very glorious Manus, the first among whom is Svāyambhuva, produced and protected this whole movable and immovable (creation), each during the period (allotted to him).

poreal frame.' Nand. finally understands by ayam, 'this (soul),' the creator (bhagavān), and thinks that the first verse describes his behaviour during the time of destruction, while the second refers to a new creation. He says, 'When he has entered darkness,' i.e. the root-evolvent or nature, 'and has remained there for a long time,' i.e. as long as the period of destruction lasts, 'then, endowed with organs, he assumes a visible shape,' i.e. be appears in the shape of the creation. His note on verse 56, where he reads samsrishtau for samsrishtah, is too short to make it intelligible how he gets over the difficulties opposed to his interpretation.

- 58. 'According to the rule,' i.e. 'with the subsidiary ceremonies enjoined in the Sāstra' (Kull.), or 'with due attention, carefully' (Medh., Gov.).
- 61. 'Who belong to the race of this Manu Sväyambhuva,' i.e. 'who were born in the same race or family, for they were all immediately created by Brahman and thus belong to one race' (Medh.).

- 64. Eighteen nimeshas (twinklings of the eye, are one kāshthā), thirty kāshthās one kalā, thirty kalās one muhūrta, and as many (muhūrtas) one day and night.
- 65. The sun divides days and nights,, both human and divine, the night (being intended) for the repose of created beings and the day for exertion.
- 66. A month is a day and a night of the manes, but the division is according to fortnights. The dark (fortnight) is their day for active exertion, the bright (fortnight) their night for sleep.
- 67. A year is a day and a night of the gods; their division is (as follows): the half year during which the sun progresses to the north will be the day, that during which it goes southwards the night.
- 68. But hear now the brief (description of) the duration of a night and a day of Brahman and of the several ages (of the world, yuga) according to their order.
- 69. They declare that the Krita age (consists of) four thousand years (of the gods); the twilight preceding it consists of as many hundreds, and the twilight following it of the same number.
- 70. In the other three ages with their twilights preceding and following, the thousands and hundreds are diminished by one (in each).
- 71. These twelve thousand (years) which thus have been just mentioned as the total of four (human) ages, are called one age of the gods.

<sup>64.</sup> As tāvatah, 'as many,' stands in the accusative, Medh., Gov. and Kull. understand vidyāt 'one should know to be.' But Nār. is probably right in assuming a vibhaktivyatyaya, i.e. that the author used the accusative because the nominative did not suit the metre. Nand., who merely substitutes 'tāvantah,' for 'tavatah,' seems to have held the same opinion.

<sup>66.</sup> Thus the moon regulates time for the manes.

<sup>69-71.</sup> Wilson, Vishnu-purāna I, pp. 49-50 (ed. Hall).

- 72. But know that the sum of one thousand ages of the gods (makes) one day of Brahman, and that his night has the same length.
- 73. Those (only, who) know that the holy day of Brahman, indeed, ends after (the completion of) one thousand ages (of the gods) and that his night lasts as long, (are really) men acquainted with (the length of) days and nights.
- 74. At the end of that day and night he who was asleep, awakes and, after awaking, creates mind, which is both real and unreal.
- 75. Mind, impelled by (Brahman's) desire to create, performs the work of creation by modifying itself, thence ether is produced; they declare that sound is the quality of the latter.
- 76. But from ether, modifying itself, springs the pure powerful wind, the vehicle of all perfumes; that is held to possess the quality of touch.
- 77. Next from wind, modifying itself, proceeds the brilliant light, which illuminates and dispels darkness; that is declared to possess the quality of colour;
- 73. According to the commentators the word punya, 'holy,' is used in order to indicate that the knowledge of the duration of Brahman's day is 'meritorious.'
- 74. Two explanations of the second half of the verse are offered by the commentators. It may mean either that Brahman on awaking from his sleep first creates the great principle (mahat), which here, as elsewhere, is called manas, 'mind,' or that he appoints (srigati) his own internal organ or mind (manas), which at an intermediate destruction (avantara or antaralapralaya) remains in existence, to create the world. Medh. and Kull. give both explanations, and prefer the former. Gov. gives the second alone, while Nar. and Nand. adhere to the first. The latter takes manas as denoting the three principles, the great one, egoism, and mind, and explains sadasadatmakam, 'which is both real and unreal,' as in verse 14, by prakritivikrityamakam, 'being both an evolvent and an evolute.'
- 75. 'Thence,' i.e. 'from mind changed to egoism, 'Nār. (similarly Kull.), or 'from Brahman.'
- 76. As the Sāmkhya doctrine (Sāmkhyakārikā, ver. 25) makes all the rudimentary elements proceed from egoism, Medh. takes the first words of the verse to mean, 'But from egoism which modifies itself, wind springs next after ether.' He, of course, adopts the same trick of interpretation in the following three verses.

- 78. And from light, modifying itself, (is produced) water, possessing the quality of taste, from water earth which has the quality of smell; such is the creation in the beginning.
- 79. The before-mentioned age of the gods, (or) twelve thousand (of their years), being multiplied by seventy-one, (constitutes what) is here named the period of a Mauu Manvantara).
- 80. The Manvantaras, the creations and destructions (of the world, are ) numberless; sporting, as it were, Brahman repeats this again and again.
- 81. In the Krita age Dharma is four-footed and entire, and (so is) Truth; nor does any gain accrue to men by unrighteousness.
- 82. In the other (three ages), by reason of (unjust) gains (āgama), Dharma is deprived successively of one foot, and through (the prevalence of) theft, falsehood, and fraud the merit (gained by men) is diminished by one fourth (in each).
- 78. 'In the beginning,' i.e. 'after a total destruction' (mahāpralaya) (Kull.); 'after an intermediate destruction' (Gov., Nār.); 'before the creation of the mundane egg' (Nand.).
- 81. The reason why Dharma, 'justice or law,' is said to be katushpāt is explained, as Kull. points out, by Manu VIII, 16. Regarding the ulterior signification of the myth which represents Dharma as a four-footed animal, the following opinions are advanced: 1. The four feet represent the four principal priests at the sacrifice (Medh.); 2. or the four chief castes (Medh., Nand.); 3. or the four chief means of gaining merit, austerities, knowledge, sacrifices, and liberality, see below, verse 86 (Medh., Kull., Nār.. K.); 4. or finally the four kinds of speech, mentioned Rig-veda I, 164, 45 (Medh.). All the commentators agree in stating that Truth, though comprised in the Dharma, is mentioned specially in order to show its paramount importance. Nand. reads the last words nādharmo nāgamah kaskin, &c., and explains, 'Neither any demerit nor any saered lore, Sāstra, approached men, i. e. no institutes of the law were necessary.'
- 82. Medh. explains the first half-verse differently, 'In the other three ages, Dharma, the sacred law, (which is derived) from the sacred lore (āgama), i.e. the Veda, is made to withdraw one foot after the other, one foot in each age, i.e. disappears (gradually) because the power of men to learn and to remember the sacred texts diminishes.' Gov. says, 'But in the Tretā and the other ages, Dharma, the sacred law, (derived) from the sacred lore (āgama), the Sāstra, i.e. the performance of sacrifices and so

- (the Veda), sacrificing for their own benefit and for others, giving and accepting (of alms).
- 89. The Kshatriya he commanded to protect the people, to bestow gifts, to offer sacrifices, to study (the Veda), and to abstain from attaching himself to sensual pleasures;
- 90. The Vaisya to tend cattle, to bestow gifts, to offer sacrifices, to study (the Veda), to trade, to lend money, and to cultivate land.
- 91. One occupation only the lord prescribed to the Sûdra, to serve meekly even these (other) three castes.
- 92. Man is stated to be purer above the navel (than below); hence the Self-existent (Svayambhû) has declared the purest (part) of him (to be) his mouth.
- 93. As the Brāhmana sprang from (Brahman's) mouth, as he was the first-born, and as he possesses the Veda, he is by right the lord of this whole creation.
- 94. For the Self-existent (Svayambhû), having performed austerities, produced him first from his own mouth, in order that the offerings might be conveyed to the gods and manes and that this universe might be preserved.
- 95. What created being can surpass him, through whose mouth the gods continually consume the sacrificial viands and the manes the offerings to the dead?
- 89. I read with Medh., Rāgh., and K. samādisat, 'he commanded,' for samāsatah, 'briefly,' Nand. reads akalpayat.
  - 92. See below, V, 132.
- 93. Dharmatah prabhuh, 'by right the lord,' agrees with Nār.'s and Nand.'s glosses. Medh., Gov., Kull., and Rāgh. say, 'he is with respect to the law the lord, i.e. entitled to prescribe their duties to this whole creation.'
- 94. Tapas taptvā, 'having performed austerities,' is added, as Nandsays, in order to show 'particularly great consideration' (tapas taptvety ādarātisayah). See above, verses 33, 34, 41.
- 95. Medh., Nār., and Nand. explain kritabuddhayah, 'who recognise (the necessity and the manner of performing the prescribed duties), 'by 'who know the meaning of the Veda 'Those who know the Brahman,' i.e. 'the sacred lore which leads to final emancipation.'

- 96. Of created beings the most excellent are said to be those which are animated; of the animated, those which subsist by intelligence; of the intelligent, mankind; and of men, the Brāhmanas;
- 97. Of Brāhmanas, those learned (in the Veda); of the learned, those who recognise (the necessity and the manner of performing the prescribed duties); of those who possess this knowledge, those who perform them; of the performers, those who know the Brahman.
- 98. The very birth of a Brāhmana is an eternal incarnation of the sacred law; for he is born to (fulfil) the sacred law, and becomes one with Brahman.
- 99. A Brāhmana, coming into existence, is born as the highest on earth, the lord of all created beings, for the protection of the treasury of the law.
- 100. Whatever exists in the world is the property of the Brāhmana; on account of the excellence of his origin the Brāhmana is, indeed, entitled to it all.
- 101. The Brāhmana eats but his own food, wears but his own apparel, bestows but his own in alms; other mortals subsist through the benevolence of the Brāhmana.
- 102. In order to clearly settle his duties and those of the other (castes) according to their order, wise Manu sprung from the Self-existent, composed these Institutes (of the sacred law).
- 103. A learned Brāhmana must carefully study them, and he must duly instruct his pupils in them, but nobody else (shall do it).
  - 104. A Brāhmana who studies these Institutes (and)

103. The verse is not intended to exclude Kshatriyas and Vaisyas from

the right of studying the Manusamhita, but merely from teaching it.

<sup>100. &#</sup>x27;On account of the excellence of his origin,' i.e. because he sprang from Brahman's mouth.

Gov.'s full explanation etadarthāvabodhena samsitavrato visishtayamani-yamah san, with which Medh. closely agrees.

- faithfully fulfils the duties (prescribed therein), is never tainted by sins, arising from thoughts, words, or deeds.
- 105. He sanctifies any company (which he may enter), seven ancestors and seven descendants, and he alone deserves (to possess) this whole earth.
- 106. (To study) this (work) is the best means of securing welfare, it increases understanding, it procures fame and long life, it (leads to) supreme bliss.
- 107. In this (work) the sacred law has been fully stated as well as the good and bad qualities of (human) actions and the immemorial rule of conduct, (to be followed) by all the four castes (varna).
- 108. The rule of conduct is transcendent law, whether it be taught in the revealed texts or in the sacred tradition; hence a twice-born man who possesses regard for himself, should be always careful to (follow) it.
- 109. A Brāhmana who departs from the rule of conduct, does not reap the fruit of the Veda, but he who duly follows it, will obtain the full reward.
- 110. The sages who saw that the sacred law is thus grounded on the rule of conduct, have taken good conduct to be the most excellent root of all austerity.
- 107. 'The good and bad qualities of (human) actions,' i.e. according to Medh., Gov., Kull., and Nand. 'the good and the bad results of actions,' or according to Rāgh. and Nār. 'the prescribed actions which are good and the forbidden ones which are bad.'
- 108. My translation of ātmavān, 'who possesses regard for himself,' follows Medh. and Kull. Gov. explains it by 'of excellent disposition,' Nār. by 'endowed with firmness,' and Rāgh. by 'who believes in a life after death.'
- 109. Vedaphalam, 'the fruit of the Veda,' i.e. 'the rewards for the acts prescribed by the Veda' (Medh., Gov., Kull., and Nār.).
- nentioned here and in the preceding verses, comprises the numerous usages prescribed partly in the Veda and partly in the Dharmasāstras, such as anointing oneself with butter on the occasion of particular sacrifices or sipping water on certain occasions.

- 111. The creation of the universe, the rule of the sacraments, the ordinances of studentship, and the respectful behaviour (towards Gurus), the most excellent rule of bathing (on return from the teacher's house),
- 112. (The law of) marriage and the description of the (various) marriage-rites, the regulations for the great sacrifices and the eternal rule of the funeral sacrifices,
- 113. The description of the modes of (gaining) subsistence and the duties of a Snātaka, (the rules regarding) lawful and forbidden food, the purification of men and of things,
- 114. The laws concerning women, (the law) of hermits, (the manner of gaining) final emancipation and (of) renouncing the world, the whole duty of a king and the manner of deciding lawsuits,
- 115. The rules for the examination of witnesses, the laws concerning husband and wife, the law of (inheritance and) division, (the law concerning) gambling and the removal of (men nocuous like) thorns,
- 116. (The law concerning) the behaviour of Vaisyas and Sûdras, the origin of the mixed castes, the law for all castes in times of distress and the law of penances,
- 117. The threefold course of transmigrations, the result of (good or bad) actions, (the manner of attaining) supreme bliss and the examination of the good and bad qualities of actions,
- 118. The primeval laws of countries of castes (gāti), of families, and the rules concerning heretics and companies (of traders and the like)—(all that) Manu has declared in these Institutes.
- 119. As Manu, in reply to my questions, formerly promulgated these Institutes, even so learn ye also the (whole work) from me.

## CHAPTER II.

- 1. Learn that sacred law which is followed by men learned (in the Veda) and assented to in their hearts by the virtuous, who are ever exempt from hatred and inordinate affection.
- 2. To act solely from a desire for rewards is not laudable, yet an exemption from that desire is not (to be found) in this (world): for on (that) desire is grounded the study of the Veda and the performance of the actions, prescribed by the Veda.
- 3. The desire (for rewards), indeed, has its root in the conception that an act can yield them, and in consequence of (that) conception sacrifices are performed; vows and the laws prescribing restraints are all stated to be kept through the idea that they will bear fruit.
- 4. Not a single act here (below) appears ever to be done by a man free from desire; for whatever (man) does, it is (the result of) the impulse of desire.
- 5. He who persists in discharging these (prescribed duties) in the right manner, reaches the deathless state and even in this (life) obtains (the fulfilment of) all the desires that he may have conceived.
- II. 2. Ap. I, 6, 30, 1-4. 'Is not laudable,' because such a disposition leads not to final liberation, but to new births' (Gov., Kull.).
- 3. Nand. takes the beginning of the verse differently, 'The desire for rewards is the root of the resolve to perform at act' (samkalpa). 'Vows,' i.e. 'acts to be performed during one's whole lifetime, like those of the Snātaka' (chap. IV), Medh., Gov., Nār.; 'the vows of a student,' Nand.; 'the laws prescribing restraints,' i.e. 'the prohibitive rules, e.g. those forbidding to injure living beings,' Medh., Gov., Nār.; 'the rules affecting hermits and Samryāsins,' Nand Kull. refers both terms to the rules in chap. IV.
- 5. 'In the right manner,' i.e. 'as they are prescribed in the Vedas and without expecting rewards.' 'The deathless state,' i.e. 'final liberation.'

- 6. The whole Veda is the (first) source of the sacred law, next the tradition and the virtuous conduct of those who know the (Veda further), also the customs of holy men, and (finally) self-satisfaction.
- 7. Whatever law has been ordained for any (person) by Manu, that has been fully declared in the Veda: for that (sage was) omniscient.
- 8. But a learned man after fully scrutinising all this with the eye of knowledge, should in accordance with the authority of the revealed texts, be intent on (the performance of) his duties.
- 9. For that man who obeys the law prescribed in the revealed texts and in the sacred tradition, gains fame in this (world) and after death unsurpassable bliss.
- 10. But by Sruti (revelation) is meant the Veda, and by Smriti (tradition) the Institutes of the sacred law: those two must not be called into question in any matter, since from those two the sacred law shone forth.
- 6. Āp. I, 1, 1-3; Gaut. I, 1-4; XXVIII, 48; Vas. I, 4-6; Baudh. I, 1, 1-6; Yāgñ I, 7.
- Sila, 'virtuous conduct,' i.e. 'the suppression of inordinate affection tion and hatred,' Medh., Gov.; 'the thirteenfold sila, behaving as becomes a Brāhmana, devotedness to gods and parents, kindliness,' &c. Kull.; 'that towards which many men who know the Veda naturally incline,' Nār.; 'that which makes one honoured by good men,' Nand. 'Customs,' e.g. such as tying at marriages a thread round the wrist of the bride (Medh., Gov.), wearing a blanket or a garment of bark (Kull.). Though the commentators try to find a difference between sīla and ākāra, it may be that both terms are used here, because in some Dharma-sūtras, e.g. Gaut. I, 2, the former and in some the latter (e.g. Vas. I, 5) is mentioned. The 'self-satisfaction,' i.e. of the virtuous (Medh., Gov., Nand.), is the rule for cases not to be settled by any of the other authorities (Nār., Nand.), or for cases where an option is permitted (Medh., Gov., Kull.).
- 7. The last clause is taken differently by Gov., who explains it, 'for that (Veda) is made up, as it were, of all knowledge.' Medh. gives substantially the same explanation.
- 8. 'All this, i.e. 'the Sāstras' (Medh., Gov. Kull.); 'these Institutes of Manu' (Nār.); 'these different authorities' (Nand.). 'With the eye of knowledge. i.e. 'with the help of grammar, of the Mīmāmsā, &c.' (Medh., Kull.).

- 11. Every twice-born man, who, relying on the Institutes of dialectics, treats with contempt those two sources (of the law), must be cast out by the virtuous, as an atheist and a scorner of the Veda.
- 12. The Veda, the sacred tradition, the customs of virtuous men, and one's own pleasure, they declare to be visibly the fourfold means of defining the sacred law.
- 13. The knowledge of the sacred law is prescribed for those who are not given to the acquisition of wealth and to the gratification of their desires; to those who seek the knowledge of the sacred law the supreme authority is the revelation (Sruti).
- 14. But when two sacred texts (Sruti) are conflicting, both are held to be law; for both are pronounced by the wise (to be) valid law.
- 15. (Thus) the (Agnihotra) sacrifice may be (optionally) performed, at any time after the sun has risen, before he has risen, or when neither sun nor stars are visible; that (is declared) by Vedic texts.
  - 16. Know that he for whom (the performance of) the
- 11. 'Relying on the Institutes of dialectics,' i.e. 'relying on the atheistic institutes of reasoning, such as those of the Bauddhas and Kārvākas' (Medh.); 'relying on methods of reasoning, directed against the Veda' (Kull., Nār.).

12. The first half of this verse agrees literally with Yāgñ. I, 7.

- according to 'another' commentator, quoted by Medh., and according to Gov., Kull., and Nār., the meaning of the first half is, 'the exhortation to learn the sacred law applies to those only who do not pursue worldly objects, because those who obey (or learn, Nār.) the sacred law merely in order to gain worldly advantages, such as wealth, fame. &c., derive no spiritual advantage from it (because they will not really obey it,' Nār.). Medh., on the other hand, thinks that vidhīyate, 'is prescribed,' means 'is found with.'
- one of which is offered in the morning and the other in the evening. The expression samayādhyushite, rendered in accordance with Kull.'s gloss when neither sun nor stars are visible,' is explained by Medh. as 'the time of dawn' (ushasah kālah), or 'as the time when the night disappears,' with which latter interpretation Gov. agrees.

16. The persons meant are the males of the three Āryan varnas. The sacraments may be performed for women and Sūdras also, but without the

recitation of mantras (II, 66; X, 127).

ceremonies beginning with the rite of impregnation (Garbhā-dhāna) and ending with the funeral rite (Antyeshti) is prescribed, while sacred formulas are being recited, is entitled (to study) these Institutes, but no other man whatsoever.

- 17. That land, created by the gods, which lies between the two divine rivers Sarasvati and Drishadvatī, the (sages) call Brahmāvarta.
- 18. The custom handed down in regular succession (since time immemorial) among the (four chief) castes (varna) and the mixed (races) of that country, is called the conduct of virtuous men.
- 19. The plain of the Kurus, the (country of the) Matsyas, Pañkālas, and Sūrasenakas, these (form), indeed, the country of the Brahmarshis (Brāhmanical sages, which ranks) immediately after Brahmāvarta.
- 20. From a Brāhmana, born in that country, let all men on earth learn their several usages.
- 21. That (country) which (lies) between the Himavat and the Vindhya (mountains) to the east of Prayaga and to the west of Vinasana (the place where the river Sarasvati disappears) called Madhyadesa (the central region).
- 22. But (the tract) between those two mountains (just mentioned), which (extends) as far as the eastern and the western oceans, the wise call Āryāvarta (the country of the Āryans).
- 23. That land where the black antelope naturally roams, one must know to be fit for the performance of sacrifices; (the tract) different from that (is) the country of the Mlekkhas (barbarians).

<sup>19.</sup> This tract comprises the Doab from the neighbourhood of Delhi as far as Mathurā, the capital of the ancient Sūrasenakas.

<sup>21.</sup> The place where the river Sarasvatī disappears lies in the Hissār districts. Prayāga, i.e. Allahābād.

<sup>22.</sup> Vas. I, 9; Baudh. I, 2, 10.

<sup>23.</sup> Vas. I, 13-15; Baudh. I, 2, 12-15; Yāgñ. I, 2.

- 24. Let twice-born men seek to dwell in those (above-mentioned countries); but a Sūdra, distressed for subsistence, may reside anywhere.
- 25. Thus has the origin of the sacred law been succinctly described to you and the origin of this universe; learn (now) the duties of the castes (varna).
- 26. With holy rites, prescribed by the Veda, must the ceremony on conception and other sacraments be performed for twice-born men, which sanctify the body and purify (from sin) in this (life) and after death.
- 27. By burnt oblations during (the mother's) pregnancy, by the Gātakarman (the ceremony after birth), the Kauda (tonsure), and the Mauñgībandhana (the tying of the sacred girdle of Muñga grass) is the taint, derived from both parents, removed form twice-born men.
- 28. By the study of the Veda, by vows, by burnt oblations, by (the recitation of) sacred texts, by the (acquisition of the) threefold sacred science, by offering (to the gods, Rishis, and manes), by (the procreation of) sons, by the great sacri-
  - 25. Gov. explains dharma, 'the sacred law,' by 'spiritual merit.' 26-35. Gaut. VIII, 14-20; Vi. XXVII, 1-12; Yāgñ. I, 10-13.
- 26. Medh. mentions another explanation for the first words, 'With holy rites, accompanied by the recitation of Vedic texts,' and Gov. thinks that 'vaidika' is to be taken in both meanings.
- 27. 'The burnt oblations during the mother's pregnancy' are the Pumsavana, Simantonnayana, and so forth; see Asv. Grihya-sūtra I, 13-14.
- 28. 'By vows,' i.e. 'the vows undertaken by the student when he learns particular portions of the Vedas, such as the Sāvitrīvrata' (Medh., Gov., Nār.); 'voluntary restraints, such as the abstention from honey, meat, &c.' (Kull., Rāgh.); 'vows such as the Prāgāpatya penance' (Nand.). 'By burnt oblations,' i.e. 'the daily offerings of fuel' (II, 108). Traividyena, 'by the acquisition of the threefold sacred science,' i.e. 'by learning the meaning of the three Vedas' (Medh., Nand.); 'by undertaking the vow to study the three Vedas during thirty-six years' (III, 1; Gov., Kull., Nār., Rāgh.). Igyayā, 'by offering to the gods, Rishis, and manes, i.e. by performing the so-called Tarpana (Medh., Gov. Kull., Rāgh.), or 'by offering the Pāka-yagñas' (Nār., Nand.). Medh. takes brāhmī, 'fit for union with Brahman,' to mean 'connected with Brahman,' but gives our version, which all the other commentators adopt, as the opinion of 'others.'

- fices, and by (Srauta) rites this (human) body is made fit for (union with) Brahman.
- 29. Before the navel-string is cut, the Gātakatman (birth-rite) must be performed for a male (child); and while sacred formulas are being recited, he must be fed with gold, honey, and butter.
- 30. But let (the father perform or) cause to be performed the Nāmadheya (the rite of naming the child), on the tenth or twelfth (day after birth), or on a lucky lunar day, in a lucky muhūrta, under an auspicious constellation.
- 31. Let (the first part of) a Brāhmana's name (denote something) auspicious, a Kshatriya's be connected with power, and a Vaisya's with wealth but a Sūdra's (express something) contemptible.
- 32. (The second part, of) a Brāhmana's (name) shall be (a word) implying happiness, of a Kshatriya's (a word) implying protection, of a Vaisya's (a term) expressive of thriving, and of a Sūdra's (an expression) denoting service.
- 29. Āsv. Grihya-sūtra I, 15, 1; Mānava-Grihya-sūtra I, 17, 1; Pāraskara Grihya-sūtra I, 16, 4. Though the text clearly says that the child is to be fed with gold, honey, and butter, it appears from the Grihya-sātras, as also some of the commentators point out, that the last two substances only are to be given to the child, after they have been touched with a piece of gold, or a golden ring.
- 30. Asv. Grihya-sūtra I, 15, 4-10; Pāraskara I, 17, 1-6. Nār. and Nand. are in doubt whether the numerals 'the tenth or twelfth' refer to lunar or solar days, because they stand in the feminine gender and either tithi or rātri may be supplied. Kull. gives an alternative version of the date, 'after the tenth (the last day of impurity, i.e.) on the eleventh or twelfth,' which Medh. also mentions, but rejects. Kull. considers that the third and fourth vã, 'or', which stand after muhūrta and nakshatra, have the sense of 'just', and do not introduce a third alternative.
- 31-32. K. omits 31 b and 32a. När. and Rāgh. think that the second part of a Brāhmana s name must contain the word sarman and no other, while the general opinion of the others is that it may be sarman or some synonym, implying 'happiness or refuge. Medh. expressly rejects the former view, and gives as examples of correct formations, Svāmidatta, Bhavabhūti, Indrasvāmin, Indrasrama, Indradatta.

- 33. The names of women should be easy to pronounce, not imply anything dreadful, possess a plain meaning, be pleasing and auspicious, end in long vowels, and contain a word of benediction.
- 34. In the fourth month the Nishkramana leaving of the house) of the child should be performed, in the sixth month the Annaprāsana (first feeding with rice), and optionally (any other) auspicious ceremony required by (the custom of) the family.
- 35. According to the teaching of the revealed texts, the Kūdākarman (tonsure) must be performed, for the sake of spiritual merit, by all twice-born men in the first or third year.
- 36. In the eighth year after conception, one should perform the initiation (upanāyana) of a Brāhmana, in the eleventh after conception (that) of a Kshatriya, but in the twelfth that of a Vaisya.
- 37. (The initiation) of a Brāhmana who desires proficiency in sacred learning should take place in the fifth (year after conception), (that) of a Kshatriya who wishes to become powerful in the sixth, (and that) of a Vaisya who longs for (success in his) business in the eighth.
  - 38. The (time for the) Sāvitrī (initiation) of a Brāhmana
- 33. Medh. irreverently, but pertinently, remarks that there is no difference between 'auspiciousness (mangala) and benediction (āsīrvāda), and that the latter word has been added merely in order to complete the verse.
- 34. Asv. Grihya-sūtra I, 16; Pāraskara I, 17, 5; 19, 1-6. The last clause, which permits the adoption of particular family-customs, refers, according to Medh., Gov., and Kull., to all sacraments.
- 35. Asv. Grihya-sūtra I, 17, 1; Pāraskara II 1. Nār. and Nands explain dharmatah, 'for the sake of spiritual merit,' by 'according to the law of the family' (see Asv. Grihya-sūtra, loc. cit.).

36-37. Ap. I, 1, 5, 8-21; Gaut. I. 5-14; Vas. II, 3; XI, 49-73;

Baudh. I, 3, 7-12; Vi. XXVII, 15-28; Yāgñ. I. 14.

- 37. As the commentators point out, the person who has the particular wish is not the boy, but his father.
- 38-40. Ap. I, 1, 22-2, 10; Gaut. XXI, 11; Vas. XI, 74-79; Baudh. I, 16, 16; loc. cit., and ILV, 26; Yāgñ. I, 37-38. 'Some' take the the preposition ā, 'until', in the sense of 'until the beginning of,' Kull.

does not pass until the completion of the sixteenth year (after conception), of a Kshatriya until the completion of the twenty-second, and of a Vaisya until the completion of the twenty-fourth.

- 39. After those (periods men of) these three (castes) who have not received the sacrament at the proper time, become Vrātyas (outcasts), excluded from the Sāvitrī (initiation) and despised by the Āryans.
- 40. With such men, if they have not been purified according to the rule, let no Brāhmana ever, even in times of distress, form a connexion either through the Veda or by marriage.
- 41. Let students, according to the order (of their castes), wear (as upper dresses) the skins of black antelopes, spotted deer, and he-goats, and (lower garments) made of hemp, flax or wool.
- 42. The girdle of a Brāhmana shall consist of a triple cord of Muñga grass, smooth and soft; (that) of a Kshatriya, of a bowstring, made of Mūrvā fibres; (that) of a Vaisya, of hempen threads.
- 43. If Muñga grass (and so forth) be not procurable, (the girdles) may be made of Kusa, Asmantaka, and Balbaga (fibres), with a single threefold knot, or with three or five (knots according to the custom of the family).
- 40. 'Connexion through the Veda,' i.e. teaching them or studying under them, sacrificing for them, or electing them to be priests, accepting religious gifts from them or giving them. Rāgh. moits verse 40.
- 41. Āp. I, 2, 39-3; 9; Gaut. I, 16, 21; Vas. XI, 61-67; Baudh. I, 3, 14; Vi. XXVII, 19-20. Rāgh. explains ruru, 'a spotted deer,' by 'a tiger.'
- 42. Āp. I, 2. 33-37; Gaut. I, 15; Vas. XI, 58-60; Baudh. I, 3, 13; Vi. XXVII- 8; Yāgñ. I, 29. Medh. and Gov. think that the girdle of a Kshatriya is not to consist of three separate strings twisted together, and Kull. apparently holds the same opinion. Rāgh. and Nār. say that every bowstring naturally consists of three strings.
- 43. 'With a single threefold knot' seems to mean that each of the strings of the girdle shall first be knotted, and the three knots be afterwards tied together in one. Nār. and Rāgh., however, take trivritā, 'threefold,' separately, and refer it to the string. They thus support Sir W. Jones' translation, 'in triple strings, with one, &c.'

- 44. The sacrificial string of a Brāhmana shall be made of cotton, (shall be) twisted to the right. (and consist) of three threads, that of a Kshatriya of hempen threads, (and) that of a Vaisya of woollen threads.
- 45. A Brāhmana shall (carry), accirding to the sacred law, a staff of Bilva or Palāsa; a Kshatriya, of Vata or Khadira; (and) a Vaisya, of Pilu or Udumbara.
- 46. The staff of a Brāhmana shall be made of such length as to reach the end of his hair; that of a Kshatriya, to reach his forehead; (and) that of a Vaisya, to reach (the tip of his) nose.
- 47. Let all the staves be straiglt, without a blemish, handsome to look at, not likely to terrify men, with their bark perfect, unhurt by fire.
- 48. Having taken a staff according to his choice, having worshipped the sun and walked round the fire, turning his right hand towards it, (the student) should beg alms according to the prescribed rule.
- 49. An initiated Brāhmana should beg, beginning (his request with the word) lady (bhavati); a Kshatriya, placing (the word) lady in the middle, but a Vaisya, placing it at the end (of the formula).
- 50. Let him first beg food of his mother, or of his sister, or of his own maternal aunt, or of (some other) female who will not disgrace him (by a refusal).
- 44. Ap. II, 4, 22; Gaut. I, 36; Vas. XII, 14; Baudh. I. 5, 5; Vi. XXVII, 19.
- 45-47. Āp. I,r2, 38; Gaut. I, 22; Vas. XI, 52-57; Baudh. I, 3, 15; Vi XXVII, 22-24; Yāgñ. I, 29.
- 47. Anudvegakarāh, 'not likely to terrify anybody' (Medh., Gov., Kull.), means according to Nār. 'not causing displeasure (to the wearer) by faults such as roughness.'
- 48-57. Āp. I, 3, 25-4, 4; Gaut. II. 35-41; Vas. XI, 68-70; Baudh. I, 3, 16-18; Vi. XXVII, 25; Yāgñ. I, 30; 51-57. Āp. II, 1, 2-3; 3, 11; Gaut. IX, 59; Vas. III, 69; XII, 18-20; Baudh. II, 5, 18, 21-6, 2; 13, 12; Vi, LVIII, 34-35, 40-44; Yāgñ. I, 27, 31, 112.

- 51. Having collected as much food as is required (from several persons), and having announced it without guile to his teacher, let him eat, turning his face towards the east and having purified himself by sipping water.
- 52. (His meal will procure) long life, if he eats facing the east; fame, if he turns to the south; prosperity, if he turns to to the west; truthfulness, if he faces the east.
- 53. Let a twice-born man always eat his food with concentrated mind, after performing an ablution; and after he has eaten, let him duly cleanse himself with water and sprinkle the cavities (of his head).
- 54. Let him always worship his food, and eat it without contempt; when he sees it, let him rejoice, show a pleased face, and pray that he may always obtain it.
- 55. Food, that is always worshipped, gives strength and manly vigour; but eaten irreverently, it destroys them both.
- 56. Let him not give to any man what he leaves, and beware of eating between (the two meal-times); let him not over-eat himself, nor go anywhere without having purified himself (after his meal).
- 57. Excessive eating is prejudicial to health, to fame, and to (bliss in) heaven; it prevents (the acquisition of) spiritual
- 52. Medh. and Nār. propose for ritam, 'truthfulness,' an alternative explanation, the sacrifice.'
- 53. The word nityam, 'always,' indicates that this rule refers to householders also (Gov., Kull., Nār.- Nand.).
- 54. 'Worship,' i.e. 'consider as a deity' (Medh., Gov., Nand.) or 'meditate on its being required to sustain life' (Medh., Gov., Kull.), or 'praise it with the verse,' Rig-veda I, 187, 1 (När.).
- 55. Ūrgam 'manly vigour' (Gov., Kull.), or 'energy' (Nār., Nand.), or 'bulk' (Medh.).
- 56. Medh. reads nādyād etat tathāntarā, and gives, besides the explanation adopted in the translation, two alternative interpretations; (1) 'let him not eat after interrupting his meal; (2) 'let him not eat taking away his left hand from the dish.' Nand. reads nādyāk kaitat tathāntarā, 'and let him not eat such a (remnant) given to him during (a meal by one of the company).'

merit, and is odious among men; one ought, for these reasons, to avoid it carefully.

- 58. Let a Brāhmana always sip water out of the part of the hand (tīrtha) sacred to Brahman, or out of that sacred to Ka (Pragāpati), or out of (that) sacred to the gods, never out of that sacred to the manes.
- 59. They call (the part) at the root of the thumb the tirtha sacred to Brahman, that at the root of the (little) finger (the tirtha) sacred to Ka (Pragāpati), (that) at the tips (of the fingers, the tirtha) sacred to the gods, and that below (between the index and the thumb, the tirtha) sacred to the manes.
- 60. Let him first sip water thrice; next twice wipe his mouth; and, lastly, touch with water the cavities (of the head), (the seat of) the soul and the head.
- 61. He who knows the sacred law and seeks purity shall always perform the rite of sipping with water neither hot nor frothy, with the (prescribed) tirtha, in a lonely place, and turning to the east or to the north.
- 62. A Brāhmana is purified by water that reaches his heart, a Kshatriya by water reaching his throat, a Vaisya by water taken into his mouth, (and) a Sūdra by water touched with the extremity (of his lips).
- 63. A twice-born man is called upavitin when his right arm is raised (and the sacrificial string or the dress, passed under

<sup>58-62.</sup> Āp. I, 15- 1-16; Vas. III, 26-34; Baudh. I, 8, 12-23; Vi-LXII, 1-9; Yāgñ. I, 18-21.

<sup>58.</sup> Though the text speaks of the Brāhmana only, the rule refers as the commentators remark, to other Aryans too.

<sup>59.</sup> Angulimule, 'at the root of the little finger' (Kull., När., Rägh.), means according to Medh. and Nand. 'at the root of the fingers.'

<sup>60. &#</sup>x27;(The seat of) the soul,' i.e. 'the heart' (all except Medh., who adds, or 'the navel').

<sup>61. &#</sup>x27;Neither hot,' i. e. 'not boiled or heated on the fire' (Mcdh., Gov., Kull., Nār., Nand.).

<sup>63.</sup> Baudh. I, 8. 5-10.

it, rests on the left shoulder); (when his) left (arm) is raised (and the string, or the dress passed under it, rests on the right shoulder, he is called)  $pr\bar{a}k\bar{n}av\bar{t}in$ ; and  $niv\bar{t}in$  when it hangs down (straight) from the neck.

- 64. His girdle, the skin (which serves as his upper garment), his staff, his sacrificial thread, (and) his water-pot he must throw into water, when they have been damaged, and take others, reciting sacred formulas.
- 65. (The ceremony called) Kesānta (clipping the hair) is ordained for a Brāhmana in the sixteenth year (from conception); for a Kshatriya, in the twenty-second; and for a Vaisya, two (years) later than that.
- 66. This whole series (of ceremonies) must be performed for females (also), in order to sanctify the body, at the proper time and in the proper order, but without (the recitation of) sacred texts.
- 67. The nuptial ceremony is stated to be the Vedic sacrament for women (and to be equal to the initiation), serving the husband (equivalent to) the residence in (the house of the) teacher, and the household duties (the same) as the (daily) worship of the sacred fire.
- 68. Thus has been described the rule for the initiation of the twice-born, which indicates a (new) birth, and sanctifies; learn (now) to what duties they must afterwards apply themselves.
  - 64. Baudh. I, 6, 7; Vi. XXVII, 29.
- 65. Yāgñ. I, 36. This is the ceremony also called Godāna; Āsv. Grihya-sūtra I, 18; Pāraskara II, 1, 3-7.
- 66-67. Äsv. Grihya-sūtra I, 16, 16; Vi. XXVII, 13-14; Yāgñ. I, 13. 'The Vedic sacrament,' i.e. 'the sacrament performed with sacred texts' (Nand., Rāgh.,), or 'having for its object the study of Vedic texts' (Medh., Nār.). Hence women must not be initiated. As the parallel passage of Āsv. shows, the sacraments preceding the tonsure alone are to be given to them.
- 68. 'Which indicates their (real) birth because an uninitiated man is equal to one unborn' (Medh., Gov.).

- 69. Having performed the (rite of) initiation, the teacher must first instruct the (pupil) on (the rules of) personal purification, of conduct, of the fire-worship, and of the twilight devotions.
- 70. But (a student) who is about to begin the study (of the Veda), shall receive instruction, after he has sipped water in accordance with the Institutes (of the sacred law), has made the Brahmā $\tilde{n}g$ ali, (has put on ) a clean dress, and has brought his organs under due control.
- 71. At the beginning and at the end of (a lesson in the) Veda he must always clasp both the feet of his teacher, (and) he must study, joining his hands; that is called the Brahmāngali (joining the palms for the sake of the Veda).
- 72. With crossed hands he must clasp (the feet) of the teacher, and touch the left (foot) with his left (hand), the right (foot) with his right (hand).
- 73. But to him who is about to begin studying, the teacher, always unwearied, must say: Ho, recite! He shall leave off (when the teacher says): Let a stoppage take place!
- 74. Let him always pronounce the syllable Om at the beginning and at the end of (a lesson in) the Veda; (for) unless the syllable Om precede (the lesson) will slip away (from him), and unless it follow it will fade away.

69-73. Gaut. I, 46-56; Vi. XXX, 32; Yāgñ. I, 15, 27.

70. Laghuvāsāh, '(has put on) a clean dress' (Medh., Kull.), or 'a dress which is not gorgeous' (Gov., Nār., Nand.), i.e. less valuable than the teacher's (Rāgh.).

71-72. Ap. I, 5, 19-23; Baudh. I, 3, 28; Vi. XXVIII, 14-16.

73. När. and Nand. read adhyeshyamānas tu gurum, &c. 'But the pupil, desiring to study, shall say to his teacher, Venerable Sir, recite! &c.' and this agrees with Gaut. I, 46, Nār. mentions also the reading trans-

'lated above, which the other commentators give.

74. Āp. I, 13, 6-7; Gaut. I, 57; Vi. XXX, 33. Visīryate, translated according to Kull. by 'will fade away,' means according to Medh. 'will become useless for practical purposes;' according to Gov. and Nār. 'will not be properly understood during the lesson.' Medh. adds that the two terms contain similes, taken from boiling milk, and that one speaks also of the visarana, i.e. the spoiling of boiled milk.

- 75. Seated on (blades of Kusa grass) with their points to the east, purified by Pavitras (blades of Kusa grass), and sanctified by three suppressions of the breath (Prānāyāma), he is worthy (to pronounce) the syllable Om.
- 76. Pragāpati (the lord of creatures) milked out (as it were) from the three Vedas the sounds A, U, and M, and (the Vyāhritis) Bhūh, Bhuvah, Svah.
- 77. Moreover from the three Vedas Pragāpati, who dwells in the highest heaven (Parameshthin), milked out (as it were) that Rik-verse, sacred to Savitri (Sāvitrī), which begins with the word tad, one foot from each.
- 78. A Brāhmana, learned in the Veda, who recites during both twilights that syllable and that (verse), preceded by the Vyāhritis, gains the (whole) merit which (the recitation of) the Vedas confers.
- 79. A twice-born man who (daily) repeats those three one thousand times outside (the village), will be freed after a month even from great guilt, as a snake from its slough.
- 80. The Brāhmana, the Kshatriya, and the Vaisya who neglect (the recitation of) that Rik-verse and the timely (performance of the) rites (prescribed for) them, will be blamed among virtuous men.
- 81. Know that the three imperishable Mahāvyāhritis, preceded by the syllable Om, and (followed) by the three-footed
- 75. Gaut. I, 48-50; Yāgñ. I, 23. 'Purified by Pavitras,' i.e. 'having touched the seat of the vital airs with blades of Kusa grass' (Medh., Gov., Nār.); see Gaut. I, 48. Medh. mentions another explanation of Pavitra, adopted by Nand. also, according to which it means 'purificatory texts.' Regarding the term 'suppression of the breath,' see Vas. XXV, 13; Vi. LV, 9.

76. Vi. LV, 10.

77. Vi. LV, 11. The Sāvitrī, i.e. the verse tat savitur varenyam, Rig-veda III, 62, 10.

78. Vi. LV, 12; Baudh. II, 11, 6.

79. Vi. LV, 13; Baudh. IV, 1, 29; Vas. XXVI, 4.

80. Vi. LV, 14.

81. Vi. LV, 15. Brahmano mukham, literally, 'the mouth of Brahman, 'is probably meant to convey the double sense given in the trans-

Sāvitrī are the portal of the Veda and the gate leading (to union with) Brahman.

- 82. He who daily recites that (verse), untired, during three years, will enter (after death) the highest Brahman, move as free as air, and assume an ethereal form.
- 83. The monosyllable (Om) is the highest Brahman, (three) suppressions of the breath are the best (form of) austerity, but nothing surpasses the Sāvitrī; truthfulness is better than silence.
- 84. All rites ordained in the Veda, burnt oblations and (other) sacrifices, pass away; but know that the syllable (Om) is imperishable, and (it is) Brahman, (and) the Lord of creatures (Pragāpati).
- 85. An offering, consisting of muttered prayers, is ten times more efficacious than a sacrifice performed according to the rules (of the Veda); a (prayer) which is inaudible (to others) surpasses it a hundred times, and the mental (recitation of sacred texts) a thousand times.
  - 86. The four Pākayagnas and those sacrifices which are

lation. Both interpretations are given by Medh., Kull., and Rāgh., while Gov., Nār. and Nand. explain it merely by 'the beginning or portal of the Veda;' see also Āp. I, 13, 6.

82. Vi. LV, 16.

83. Vi. LV, 17.

84. Vi. LVI, 18. 'Pass away,' i.e. 'as far as their results are concerned' (Medh., Gov., Kull., Nār.), 'as far as their form and their results are concerned' (Nand.). Sacrifices procure only the perishable bliss of heaven, while the constant recitation of the syllable Om secures union with Brahman. According to Medh., Gov., Kull., and Rāgh., Brahman is here a neuter; according to Nār. and Nand., a masculine. The words 'and (it is) Brahman (and) Pragāpati' (Medh., Gov., Nār., Rāgh.) are taken by Kull. as 'since it is Brahman (and) Pragāpati,' by Nand. as 'just like Brahman, the Lord of creatures.'

85. Vi. LVI, 19; Vas. XXVI, 9. The sacred texts meant are, of

course, Om, the Vyāhritis, and the Gāyatrī.

86. Vi. LVI, 20; Vas. XXVI, 10. 'The Pākayagñas,' i.e. 'the so-called great sacrifices to gods, manes, goblins, and men (III, 70) excluding the Brahmayagña' (Medh., Kull., Nār., Nand.). Gov., and Rāgh. understand the term as indicating 'all Smārta and Srauta rites;' see also Jolly on Vishnu, loc. cit.

enjoined by the rules (of the Veda) are all together not equal in value to a sixteenth part of the sacrifice consisting of muttered prayers.

- 87. But, undoubtedly, a Brāhmana reaches the highest goal by muttering prayers only; (whether) he perform other (rites) or neglect them, he who befriends (all creatures) is declared (to be) a (true) Brāhmana.
- 88. A wise man should strive to restrain his organs which run wild among alluring sensual objects, like a charioteer his horses.
- 89. Those eleven organs which former sages have named, I will properly (and) precisely enumerate in due order,
- 90. (Viz.) the ear, the skin, the eyes, the tongue, and the nose as the fifth, the anus, the organ of generation, hands and feet, and the (organ of) speech, named as the tenth.
- 91. Five of them, the ear and the rest according to their order, they call organs of sense, and five of them, the anus and the rest, organs of action.
- 92. Know that the internal organ (manas) is the eleventh, which by its quality belongs to both (sets); when that has been subdued, both those sets of five have been conquered.
- 93. Through the attachment of his organs (to sensual pleasure) a man doubtlessly will incur guilt; but if he keep
- 87. Vi LVI, 21; Vas. XXVI. 11. Maitrah, 'one who befriends (all creatures),' i.e. 'does not offer animal sacrifices.' Rāgh. proposes also the interpretation 'he who worships Mitra, the Sun.' Brāhmanah, 'a (true) Brāhmana,' i.e. 'one connected with Brahman,' 'one who will be absorbed in Brahman' (Kull.), 'the best of Brāhmanas' (brahmishthah, Rāgh.). Medh. and Gov. take the last clause differently, 'it is declared (in the Veda that) a Brāhmana (shall be) a friend (of all creatures).'

92. 'By its quality', i.e. by the quality called samkalpa, the power of

determining or shaping the impressions of the senses.

93. Dosham, 'guilt' (Nār.), is taken by Medh., Gov., and Kull. in the sense of drishtādrishtam dosham, 'misery and guilt;' by Rāgh. as samsārākhyam, 'the misery of repeated births.' 'Success (in gaining all his aims),' i.e. 'the rewards of all good works and rites' (Medh.), or 'final liberation' (Nār., Rāgh), or 'all the aims of men, final liberation and the rest' (Gov., Kull.).

them under complete control, he will obtain success (in gaining all his aims).

- 94. Desire is never extinguished by the enjoyment of desired objects; it only grows stronger like a fire (fed) with clarified butter.
- 95. If one man should obtain all those (sensual enjoyments) and another should renounce them all, the renunciation of all pleasure is far better than the attainment of them.
- 96. Those (organs) which are strongly attached to sensual pleasures, cannot so effectually be restrained by abstinence (from enjoyments) as by a constant (pursuit of true) knowledge.
- 97. Neither (the study of) the Vedas, nor liberality, nor sacrifices, nor any (self-imposed) restraint, nor austerities, ever procure the attainment (of rewards) to a man whose heart is contaminated (by sensuality.)
- 98. That man may be considered to have (really) subdued his organs, who on hearing and touching and seeing, on tasting and smelling (anything) neither rejoices nor repines.
- 99. But when one among all the organs slips away (from control), thereby (man's) wisdom slips away from him, even as the water (flows) through the one (open) foot of a (water-carrier's) skin.
- 100. If he keeps all the (ten) organs as well as the mind in subjection, he may gain all his aims, without reducing his body by (the practice) of Yoga.
- 96. Asevayā, 'by abstinence from enjoyments' (Gov., Nār., Nand.), means according to Medh. and Kull. 'by avoiding places where enjoyments are to be obtained,' i.e. 'by dwelling in the forest' (Medh.).
- 99. 'Wisdom,' i.e. 'power of control over the senses' (Medh., Gov., Rāgh.), or 'knowledge of the truth' (Kull.). I read with Medh., Gcv., Nār., Nand., Rāgh., K., and the Bombay edition pādāt, instead of pātrāt. The explanation of the simile has been given correctly by Haughton in his note on Sir W. Jones' translation.
- 100. När. and Nand. take yogatah, 'by the practice of Yoga,' with the chief clause, and Medh. mentions this construction too.

- 101. Let him stand during the morning twilight, muttering the Savitri until the sun appears, but (let him recite it), seated, in the evening until the constellations can be seen distinctly.
- 102. He who stands during the morning twilight muttering (the Sāvitrī), removes the guilt contracted during the (previous) night; but he who (recites it), seated, in the evening, destroys the sin he committed during the day.
- 103. But he who does not (worship) standing in the morning, nor sitting in the evening, shall be excluded, just like a Sūdra, from all the duties and rights of an Āryan.
- 104. He who (desires to) perform the ceremony (of the) daily (recitation), may even recite the Sāvitrī near water, retiring into the forest, controlling his organs and concentrating his mind.
- 105. Both when (one studies) the supplementary treatises of the Veda, and when (one recites) the daily portion of the Veda, no regard need be paid to forbidden days, likewise when (one repeats) the sacred texts required for a burnt oblation.
- 106. There are no forbidden days for the dailyre citation, since that is declared to be a Brahmasattra (an evertasting sacrifice offered to Brahman); at that the Veda takes the place of the burnt oblations, and it is meritorious (even), when (natural

<sup>101.</sup> Āp. I, 30, 8; Gaut. II, 10-11; Vas. VII, 16; Baudh. II, 7, Vi. XXVIII, 2-3; Yāgñ. I. 24-25.

<sup>102.</sup> Vas. XXVI, 2-3; Baudh. II, 7. 18, 20. Medh. and Gov. point out that only trifling faults can be expiated in this manner, otherwise the chapter on penances would be useless.

<sup>103.</sup> Baudh. II, 17, 15.

<sup>104.</sup> Baudh. II, 11, 6. 'Even,' i.e. 'if he is unable to recite other Vedic texts.'

<sup>105-106.</sup> Ap. I, 12, 1-9; Vas. XIII, 7. The The last clause of verse 106 finds its explanation by the passage from the Satapatha-brāhmana, quoted by Ap. I, 12, 3. Anadhyāyah ('not studying') means 'a cause for the interuption of the study, such as thunder or a violent wind, which takes the place of the exclamation Vashat.

phenomena, requiring) a cessation of the Veda-study, take the place of the exclamation Vashat.

- 107. For him who, being pure and controlling his organs, during a year daily recites the Veda according to the rule, that (daily recitation) will ever cause sweet and sour milk, clarified butter and honey to flow.
- 108. Let an Āryan who has been initiated, (daily) offer fuel in the sacred fire, beg food, sleep on the ground and do what is beneficial to his teacher, until (he performs the ceremony of) Samāvartana (on returning home).
- 109. According to the sacred law the (following) ten (persons, viz.) the teacher's son, one who desires to do service, one who imparts knowledge, one who is intent on fulfilling the law, one who is pure, a person connected by marriage or friendship, one who possesses (mental) ability, one who makes presents of money, one who is honest, and a relative, may be instructed (in the Veda).
- 110. Unless one be asked, one must not explain (anything) to anybody, nor (must one answer) a person who asks improperly; let a wise man, though he knows (the answer), behave among men as (if he were) an idiot.
  - 111. Of the two persons, him who illegally explains any-
- 107. Vi. XXX, 34-38; Yāgñ. I, 41-46. Nār. and Nand. explain the four terms 'sweet and sour milk, clarified butter and honey, as symbolical of the four objects of human existence, merit, wealth, pleasure, and liberation. Medh. quotes this interpretation as the opinion of others.
- 108. Āp. I, 4, 16, 23, 25, 28, 32; Gaut. II, 8, 30, 35; Vas. VII, 9, 15; Vi. XXVIII, 4-7-9, 12; Baudh. I, 3, 16, 4, 4-8; Yāgñ. I, 25. Regarding the Samāvartana, see below, III, 3-4.

109. Yāgā. I, 28. Dharmatah, 'according to the sacred law (Kull.-Nand), means according to Medh., Gov., and Nār. 'for the sake of

spiritual merit.

- 110. Āp. I, 32, 22-24; Vas. II, 12; Baudh. I, 4, 2; Vi. XXIX, 7. Gadah, 'an idiot,' means according to Medh. and Kull. 'dumb.'
- offender. If both offend, both will die. Vidvesham vädhigakkhati, 'will incur (the other's) enmity,' means according to Medh. and Gov. 'will incur odium among men;' according to Rāgh. 'will lose the reward.'

thing), and him who illegally asks (a question), one (or both) will die or incur (the other's) enmity

- 112. Where merit and wealth are not (obtained by teaching) nor (at least) due obedience, in such (soil) sacred knowledge must not be sown, just as good seed (must) not (be thrown) on barren land.
- 113. Even in times of dire distress a teacher of the Veda should rather die with his knowledge than sow it in barren soil.
- 114. Sacred Learning approached a Brāhmana and said to him: 'I am the treasure, preserve me, deliver me not to a scorner; so (preserved) I shall become supremely strong.'
- 115. 'But deliver me. As to the keeper of thy treasure, to a Brāhmana whom thou shalt know to be pure, of subdued senses, chaste and attentive.'
- 116. But he who acquires without permission the Veda from one who recites it, incurs the guilt of stealing the Veda, and shall sink into hell.
- 117. (A student) shall first reverentially salute that (teacher) from whom he receives (knowledge), referring to worldly affairs, to the Veda, or to the Brahman.
- 118. A Brāhmana who completely governs himself, though he know the Sāvitri only, is better than he who knows the three Vedas, (but) does not control himself, eats all (sorts of) food, and sells all (sorts of goods).
- 119. One must not sit down on a couch or seat which a superior occupies; and he who occupies a couch or seat shall rise to meet a (superior), and (afterwards) salute him.

<sup>112.</sup> Baudh. I, 4, 1; Vi. XXIX, 8.

<sup>113.</sup> This verse shows, as Medh. and Gov., point out, that under ordinary circumstances a learned man must teach what he knows.

<sup>114-115.</sup> Vas. II, 8-10; Vi. XXIX, 9-10; Nirukta II, 4.

<sup>116.</sup> Vi. XXX, 41-42.

<sup>117.</sup> Āp. I, 14, 7-9; Gaut. VI, 1-3, 5; Vas. XIII, 41-43; Baudh. I, 3, 25-28; Vi. XXXII, 1-4. This rule refers to any casual meeting.

<sup>119.</sup> Ap. I, 8, 11, 14, 17; Gaut. II, 21, 25.

- 120. For the vital airs of a young man mount upwards to leave his body when an elder approaches; but by rising to meet him and saluting he recovers them.
- 121. He who habitually salutes and constantly pays reverence to the aged obtains an increase of four (things), (viz.) length of life, knowledge, fame, (and) strength.
- 122. After the (word of) salutation, a Brāhmana who greets an elder must pronounce his name, saying, 'I am N. N.'
- 123. To those (persons) who, when a name is pronounced, do not understand (the meaning of) the salutation, a wise man should say, 'It is I;' and (he should address) in the same manner all women.
- 124. In saluting he should pronounce after his name the word bhoh; for the sages have declared that the nature of bhoh is the same as that of (all proper) names.
- 125. A Brāhmana should thus be saluted in return, 'May'st thou be long-lived, O gentle one!' and the vowel 'a' must be added at the end of the name (of the person addressed), the syllable preceding it being drawn out to the length of three moras.
- 121. Ap. I, 5, 15; Baudh. I, 3, 26. Instead of vidyā or pragñā, knowledge,' Medh. reads dharmah, 'spiritual merit,' and the same reading is given sec. man. in the text of Gov.

122. Āp. I, 5, 12; Gaut. VI, 5; Vas. XIII, 45; Baudh. I, 3, 27; Vi. XXVIII, 17; Yāgñ. I, 26. 'After the word of salutation,' i.e. after the word abhivādaye, 'I salute' (Gov. Kull., Nār., Nand.).

123. Vas. XIII, 46. I.e. to those who either are unacquainted with grammar or with the Dharmasāstra (Medh.). Nand. places this verse after

verse 126.

124. Vi. XXVIII, 17.

of the verse is based on the reading 'pūrvāksharaplutah,' which Nand. gives and Nār. mentions as adopted by 'some.' It follows the interpretation of these two commentators which agrees in substance with the rule of Vasishtha. The meaning is that Devadatta is to be pronounced 'Devadattā3a, 'Harabhūtā3ya,' &c.

Medh. and Kull. take the passage as follows: 'and the vowel (i.e.)
"a" (and so forth) at the end of the name, (or in case the word ends in a a consonant) that of the preceding syllable, must be drawn out the length

- 126. A Brāhmana who does not know the form of returning a salutation, must not be saluted by a learned man; as a Sūdra, even so is he.
- 127. Let him ask a Brāhmana, on meeting him, after (his health, with the word) kusala, a Kshatriya (with the word) anāmaya, a Vaisya (with the word) kshema, and a Sūdra (with the word) anārogya.
- 128. He who has been initiated (to perform a Srauta sacrifice) must not be addressed by his name, even though he be a younger man; he who knows the sacred law must use in speaking to such (a man the particle) bhoh and (the pronoun) bhavat (your worship).
- 129. But to a female who is the wife of another man, and not a blood-relation, he must say, 'Lady' (bhavati) or 'Beloved sister!'
  - 130. To his maternal and paternal uncles, fathers-in-

of the three moras.' According to this interpretation, which requires the reading 'pūrvāksharah plutah,' Manu's rule agrees with Āp. and Pānini VIII, 2,83. The obvious objection is that Medh. and Kull are forced to take akāra, 'the vowela, 'in the sense of 'a vowel such as a, 'and to understand with pūrvāksharah the word svarah, which does not occur in the verse. Gov. and Rāgh. go far off the mark. Most commentators think that the word viprah, 'a Brahmana, is meant to include other Āryans also; but see Āp. I, 14, 23.

126. It follows from this verse that Sūdeas must never be greeted in the manner prescribed in the preceding rule.

127. Ap. I, 24, 26-29. The rule refers to friends or relatives meeting,

not to every one who returns a salute (Gov.).

128. Gaut. VI, 19. The rule refers to the time between the performance of the Dikshaniyeshti or initiatory ceremony and the final bath on completion of the sacrifice (Medh., Kull). Besides bhoh and bhavat, the titles dikshita or yagamāna are to used.

129. Vi. XXXII, 7.

130. Āp. I, 14, 11; Gaut. VI. 9; Vas. XIII, 41; Baudh. I, 4, 45; Vi. XXXII, 4. Garūn, '(other) venerable persons, i.e. those venerable on account of their learning and austerities' (Kull., Rāgh.,), or 'his betters, because they are richer and so forth, e.g. the son of a sister' (Medh.), or 'the husband of a maternal aunt and so forth, but not those more learned than himself' (Gov.), or 'the teacher and the rest' (Nand.), or the 'subteachers' (upādhyāya, Nār.).

law, officiating priests, (and other) venerable persons, he must say, 'I am N. N.,' and rise (to meet them), even though they be younger (than himself).

- 131. A maternal aunt, the wife of a maternal uncle, a mother-in-law, and a paternal aunt must be honoured like the wife of one's teacher; they are equal to the wife of one's teacher.
- 132. (The feet of the) wife of one's brother, if she be of the same caste (varna), must be clasped every day; but (the feet of) wives of (other) paternal and maternal relatives need only be embraced on one's return from a journey.
- 133. Towards a sister of one's father and of one's mother, and towards one's own elder sister, one must behave as towards one's mother; (but) the mother is more venerable than they.
- 134. Fellow-citizens are called friends (and equals though one be) ten years (older than the other), men practising (the same) fine art (though one be) five years (older than the other), Srotriyas (though) three years (intervence between their ages), but blood-relations only (if the) difference of age be very small.
- 135. Know that a Brāhmana of ten years and Kshatriya of a hundred years stand to each other in the relation of father and son; but between those two the Brāhmana is the father.
- 136. Wealth, kindred, age, (the due performance of) rites, and, fifthly, sacred learning are titles to respect; but each later-named (cause) is more weighty (than the preceeding ones).

<sup>131-132.</sup> Gaut. VI, 9; Ap. I, 14; Vi. XXXII, 2-3.

<sup>134.</sup> Āp. I, 14, 13; Gant. VI, 14-17. Those who are 'friends' and equals may address each other with the words bhoh, bhavat, or vayasya, 'friend.' The explanation of the verse, which is substantially the same in all the commentaries, is based on Gaut.'s passage, while Haradatta's interpretation of Āp. somewhat differs.

<sup>135.</sup> Ap. I, 14, 25; Vi. XXXII, 17.

<sup>136.</sup> Gaut. VI. 20; Vas. XIII, 56-57; Vi. XXXII, 16; Yāgñ. I, 116.

- 137. Whatever man of the three (highest) castes possesses most of those five, both in number and degree, that man is worthy of honour among them; and (so is) also a Sūdra who has entered the tenth (decade of his life).
- 138. Way must be made for a man in a carriage, for one who is above ninety years old, for one diseased, for the carrier of a burden, for a woman, for a Snātaka, for the king, and for a bridegroom.
- 139. Among all those, if they meet (at one time), a Snātaka and the king must be (most) honoured; and if the king and a Snātaka (meet), the latter receives respect from the king.
- 140. They call that Brāhmana who initiates a pupil and teaches him the Veda together with the Kalpa and the Rahasyas, the teacher (ākārya, of the latter).
- 141. But he who for his livelihood teaches a portion only of the Veda, or also the Angas of the Veda, is called the subteacher (upādhyāya).
- 142. That Brāhmana, who performs in accordance with the rules (of the Veda) the rites, the Garbhādhāna (conception-rite), and so forth, and gives food (to the child), is called the Guru (the venerable one).
- 143. He who, being (duly) chosen (for the purpose), performs the Agnyādheya, the Pākayagñas, (and) the (Srauta)
  - 137. Gaut. VI, 10; Yāgñ. I, 116.
- 138-139. Āp. II, 11, 5-7; Gaut. VI, 24-25; Vas. XIII, 58-60; Baudh. II, 6, 30; Vi. LXIII, 51; Yāgñ. I, 117. For the explanation of the term Snātaka, see below, IV, 31.
- 140-141. Ap. I, 1, 13; Gaut. I- 9-10; Vas. III, 21-23; Vi. XXIX, 1-2; Yāgñ. I. 34-35. Kalpa, i. e. the Sütras referring to sacrifices. Rahasyas, lit. 'the secret portions,' i.e. the Upanishads and their explanation (Medh., Gov., Kull., Nand., Rāgh.), or 'the extremely secret explanation of the Veda and Angas, not the Upanishads, because they are included in the term Veda' (Nār).
  - 142. Yāgñ. I, 34. The person meant is the natural father.
  - 143. Vi. XXIX, 3; Yāgñ. 1, 35.

- sacrifices, such as the Agnishtoma (for another man), is called (his) officiating priest.
- 144. That (man) who truthfully fills both his ears with the Veda, (the pupil) shall consider as his father and mother; he must never offend him.
- 145. The teacher (ākārya) is ten times more venerable than a sub-teacher (upādhyāya) the father a hundred times more than the teacher, but the mother a thousand times more than the father.
- 146. Of him who gives natural birth and him who gives (the knowledge of) the Veda, the giver of the Veda is the more venerable father; for the birth for the sake of the Veda (ensures) eternal (rewards) both in this (life) and after death.
- 147. Let him consider that (he received) (a mere animal) existence, when his parents begat him through mutual affection, and when he was born from the womb (of his mother).
- 148. But that birth which a teacher acquainted with the whole Veda, in accordance with the law, procures for him through the Sāvitrī, is real, exempt from age and death.
- 149. (The pupil) must know that that man also who benefits him by (instruction in) the Veda, be it little or much,
- 144. Ap. I, 1, 14; Vas. II, 10; Vi. XXX, 47. 'Truthfully,' i.e. in such a manner that there is no mistake in the pronunciation or in the text of the Veda.
- 145. Vas. XIII, 48; Yāgñ. I, 35. The commentators try to reconcile the meaning of this verse and the next following one by assuming, either that the term ākārya refers in this case to one who merely performs the rite of initiation and teachers the Gāyatri only (Medh., Kull.), or that the word 'father' denotes a father who initiates his own child and teachers it the Veda (Gov., Nār.). But its more probable that two conflicting opinions are here placed side by side, because both are based on an ancient tradition; see Gaut. II, 50-51.
- 146-148. Ap. I, 1, 15-17; I, 8; Vas. II, 3-5; Vi. XXX, 44-45. Nār. and Nand. read utpādakabrahmapitroh, 'of the two fathers, i.e. him who procreates the body and him who (gives the birth) for the Veda.'
- 149. Iha, lit. 'here,' i.e. in these Institutes (Kull.), or 'in the chapter on saluting' (Gov.). But it may also mean 'in this world.'

is called in these (Institutes) his Guru, in consequence of that benefit (conferred by instruction in) the Veda.

- 150. That Brāhmana who is the giver of the birth for the sake of the Veda and the teacher of the prescribed duties becomes by law the father of an aged man, even through he himself be a child.
- 151. Young Kavi, the son of Angiras, taught his (relatives who were old enough to be) fathers, and as he excelled them in (sacred) knowledge, he called them 'Little sons.'
- 152. They, moved with resentment, asked the gods concerning that matter, and the gods, having assembled, answered, 'The child has addressed you properly.'
- 153. 'For (a man) destitute of (sacred) knowledge is indeed a child, and he who teaches him the Veda is his father; for (the sages) have always said "child" to an ignorant man, and "father" to a teacher of the Veda.
- 154. Neither through years, nor through white (hairs), nor through wealth, nor through (powerful) kinsmen (comes greatness). The sages have made this law, 'He who has learnt the Veda together with the Angas (Anūkāna) is (considered) great by us.'
- 155. The seniority of Brāhmanas is from (sacred) know-ledge, that of Kshatriyas from valour, that of Vaisyas from wealth in grain (and other goods), but that of Sūdras alone from age.
  - 156. A man is not therefore (considered) venerable be-

Baudh. I, 3, 42. Sisu, 'young,' seems to be a name or nick-name in Baudh.'s passage. Parigrihya, 'as he excelled them' (Nand.), means according to Medh., Gov., Kull., Nār., and Rāgh. 'as on account of his learning he had received them (as his) pupils.' Pitrin, lit. 'fathers,' means according to Nār. 'the manes, i.e. the Agnishvāttas and the rest.'

<sup>154.</sup> Anūkānah, 'who has learnt the Veda and the Angas' (Kull., Nār., Nand., Rāgh.), means according to Medh. and Gov. 'who teaches the Veda and the Angas.'

<sup>155.</sup> Vi. XXXII, 18.

<sup>156.</sup> Nār. and Nand. read sthaviro bhavati, K. sthaviro gñeyo for vriddho, 'venerable.'

cause his head is gray; him who, though young, has learned the Veda, the gods consider to be venerable.

- 157. As an elephant made of wood, as an antelope made of leather, such is an unlearned Brāhmana; those three have nothing but the names (of their kind).
- 158. As a eunuch is unproductive with women, as a cow with a cow is unprolific, and as a gift made to an ignorant man yields no reward, even so is a Brāhmana useless, who (does) not (know) the *Rik*as.
- 159. Created beings must be instructed in (what concerns) their welfare without giving them pain, and sweet and gentle speech must be used by (a teacher) who desires (to abide by) the sacred law.
- 160. He, forsooth, whose speech and thoughts are pure and ever perfectly guarded, gains the whole reward which is conferred by the Vedānta.
- 161. Let him not, even though in pain (speak words) cutting (others) to the quick; let him not injure others in thought or deed; let him not utter speeches which make (others) afraid of him, since that will prevent him from gaining heaven.
- 162. A Brāhmana should always fear homage as if it were poison; and constantly desire (to suffer) scorn as (he would long for) nectar.
  - 163. For he who is scorned (nevertheless may) sleep with
  - 157. Vas. III, 11; Baudh. I, 1, 10.
  - 158. Rikas, i.e. the Veda (Gov., Nār.).
- 159. Āp. I, 8, 25-30; Gaut. II, 42. This and the following verses refer in the first instance to the behaviour of the teacher towards his pupils; see also below, VIII, 299-300.
- 160. The Vedānta are the Upanishads, and the reward meant is 'final liberation' (Gov., Kull., Nār., Nand, Rāgh.). Medh., however, prefers to take Vedānta in the sense of 'the maxims or teaching of the Veda,' and thinks that the reward includes all rewards for Vedic rites.
- 162. This verse contains an advice to the pupil who must go begging (Medh.).

an easy mind, awake with an easy mind, and with an easy mind walk here among men; but the scorner utterly perishes.

- 164. A twice-born man who has been sanctified by the (employment of) the means, (described above) in due order, shall gradually and cumulatively perform the various austerities prescribed for (those who) study the Veda.
- 165. An Aryan must study the whole Veda together with the Rahasyas, performing at the same time various kinds of austerities and the vows prescribed by the rules (of the Veda).
- 166. Let a Brāhmana who desires to perform austerities, constantly repeat the Veda; for the study of the Veda is declared (to be) in this world the highest austerity for a Brāhmana.
- 167. Verily, that twice-born man perform the highest austerity up to the extremities of his nails, who though wearing a garland, daily recites the Veda in private to the utmost of his ability.
- 168. A twice-born man who, not having studied the Veda, applies himself to other (and worldly study), soon falls, even while living, to the condition of a Sūdra and his descendants (after him).
  - 169. According to the injunction of the revealed texts

164. 'The means (described above),' i.e. 'the various sacraments.' Vedādhigamikam tapah, 'the (various) austerities (prescribed) for (those who study) the Veda,' means according to Nar. and Nand, 'the austerities.

consisting in the study of the Veda;' see also Ap. I, 12, 1-2.

165. 'The whole Veda,' i.e. 'the Veda with the Angas' (Medh., 'others,' Nār.), or 'one entire Sākhā consisting of the Mantras and the Brāhmana' (Medh., Gov., Kull.). 'Rahasyas,' i.e. 'the Upanishads' (Medh., Gov., Kull., Nand.), or 'the secret explanation of the Veda' (Nār.). 'Various kinds of austerities,' i.e. 'fasting, Krikkhras, &c.' (Medh... Nār., Nand.), or 'the restrictive rules applicable to students' (Medh., 'others,' Gov., Kull.), or 'particular observances, such as feeding a horse while one reads the Asvamedha texts' (Rāgh.). 'The vows,' i.e. the Mahānāmnīvrata, &c.; see Sānkhāyana Grihya-sūtra II, 11-13.

166. Ap. I, 12, 1-2; Yāgñ. I, 40.

167. Satapatha-brālimana XI, 5, 7, 4. 168. Vas. III, 2; Vi. XXVIII, 36.

169-170. Vi. XXVIII, 37-38; Vas. II, 3; Yagn. I, 39; Aitareyabrāhmana I, 1; Max Müller, Hist. Anc. Sansk. Lit., p. 390 seq.

the first birth of an Aryan is from (his natural) mother, the second (happens) on the tying of the girdle of Muñga grass, and the third on the initiation to (the performance of) a (Srauta) sacrifice.

- 170. Among those (three) the birth which is symbolised by the investiture with the girdle of Muñga grass, is his birth for the sake of the Veda; they declare that in that (birth) the Sāvitrī (verse) is his mother and the teacher his father.
- 171. They call the teacher (the pupil's) father because he gives the Veda; for nobody can perform a (sacred) rite before the investiture with the girdle of Muñga grass.
- 172. (He who has not been initiated) should not pronounce (any) Vedic text excepting (those required for) the performance of funeral rites, since he is on a level with a Sūdra before his birth from the Veda.
- 173. The (student) who has been initiated must be instructed in the performance of the vows, and gradually learn the Veda, observing the prescribed rules.
- 174. Whatever dress of skin, sacred thread, girdle, staff, and lower garment are prescribed for a (student at the initiation), the like (must again be used) at the (performance of the) vows.
- 175. But a student who resides with his teacher must observe the following restrictive rules, duly controlling all his organs, in order to increase his spiritual merit.
  - 176. Every day, having bathed, and being purified, he

171-172. Āp. II, 15, 19; Gaut. I, 10; II, 4-5; Vas. II, 4, 6-7; Baudh. I, 3, 6; Vi. XXVIII, 40.

173-174. Vi. XXVII, 28. 'The vows,' i.e. 'the observances and the restrictive rules, such as offering fuel, the prohibition of sleeping in the day-time' (Kull., Nār.), or 'the Veda-vows, the Godāna, &c.' (Medh., Gov., Rāgh.), or 'penances, such as the Prāgāpatya' (Nand. and Nār.). In the second verse Kull. also adopts the explanation of Medh. and Gov.

176-182. Ap. I, 2, 17, 23-30; 3, 11-25; 4, 13-23; Gaut. II, 8-9, 12-17; Vas. VII, 15, 17; Baudh. I, 3, 19-20, 23-24; Vi. XXVIII, 4-5, 11, 48-51;

Yāgñ. I, 25, 33.

must offer libations of water to the gods, sages and manes, worship (the images of) the gods, and place fuel on (the sacred fire).

- 177. Let him abstain from honey, meat perfumes, garlands, substances (used for) flavouring (food), women, all substances turned acid, and from doing injury to living creatures,
- 178. From anointing (his body), applying collyrium to his eyes, from the use of shoes and of an umbrella (or parasol), from (sensual) desire, anger, covetousness, dancing, singing, and playing (musical instruments),
- 179. From gambling, idle disputes, backbiting, and lying, from looking at and touching women, and from hurting others.
- 180. Let him always sleep alone, let him never wastemanhood; for he who voluntarily wastes his manhood, breaks his vow.
- 181. A twice-born student, who has involuntarily wasted his manly strength during sleep, must bathe, worship the sun, and afterwards thrice mutter the Rik-verse (which begins), 'Again let my strength return to me.'
- 182. Let him fetch a pot full of water, flowers. cowdung, earth, and Kusa grass, as much as may be required (by his teacher), and daily go to beg food.
  - 183. A student, being pure, shall daily bring food from
- 177. Rasān, 'substances (used for) flavouring,' i.e. 'molasses and the like' (Gov., Kull., Nār.), 'clarified butter, oil, and the like' (Nand.). Nār. adds that others interpret rasān to mean the poetical rasas or sentiments. Medh. mentions the same explanation and two more: (1) spices; (2) juicy fruits and canes like sugar-cane.
- 179. Ganavāda, 'idle disputes' (Medh., Gov., Kull., Rāgh.), or gossiping' (Medh., Nār.).
- 180. Vi. XXVIII, 48. Regarding the consequences of committing such an offence, see below, XI, 119-124.
  - 181. Vi. XXVIII, 51. The verse occurs Taitt. Ar. I, 30.
  - 182. Nand. reads udakumbhān, 'pots filled with water.'
  - 183. Baudh. I, 3, 18; Vi. XXVIII, 9; Ap. I, 3, 25; Gaut. II, 35.

the houses of men who are not deficient in (the knowledge of) the Veda and in (performing) sacrifices, and who are famous for (following their lawful) occupations.

- 184. Let him not beg from the relatives of his teacher, nor from his own or his mother's blood-relations; but if there are no houses belonging to strangers, let him go to one of those named above, taking the last-named first;
- 185. Or, if there are no (virtuous men of the kind) mentioned above, he may go to each (house in the) village, being pure and remaining silent; but let him avoid Abhisastas (those accused of mortal sin).
- 186. Having brought sacred fuel from a distance, let I im place it anywhere but on the ground, and let him, unwearied, make with it burnt oblations to the sacred fire, both evening and morning.
- 187. He who, without being sick, neglects during seven (successive) days to go out begging, and to offer fuel in the sacred fire, shall perform the penance of an Avakirnin (one who has broken his vow).
- 188. He who performs the vow (of studentship) shall constantly subsist on alms, (but) not eat the food of one (person only); the subsistence of a student on begged food is declared to be equal (in merit) to fasting.

<sup>184.</sup> Gaut. II, 37-38.

<sup>186. &#</sup>x27;From a distance,' i.e. 'from a lonely place in the forest not defiled by any impurities.' Vihāyasi, 'anywhere but on the ground,' means lit. 'in the air,' and is explained variously by 'on the roof of the house' (Medh., Gov., Kull.), 'on a platform and the like' (Nār.), 'in the open air' (Nand), 'in any pure place except on the ground' (Rāgh.). The purpose is, as most commentators think, to preserve the wood from defilement. But, according to others,' quoted by Medh., with whom Nand. seems to agree, the object is to let it become dry in the open air.

<sup>187.</sup> Vi. XXVIII, 52; Yāgñ. III-281. The penance for an Avakirnin is mentioned below, XI, 119-120.

<sup>188.</sup> Yāgñ. I, 32.

- 189. At his pleasure he may eat, when invited, the food of one man at (a rite) in honour of the gods, observing (however the conditions of) his vow, or at a (funeral meal) in honour of the manes, behaving (however) like a hermit.
- 190. This duty is prescribed by the wise for a Brāhmana only; but no such duty is ordained for a Kshatriya and a Vaisya.
- 191. Both when ordered by his teacher, and without a (special) command, (a student) shall always exert himself in studying (the Veda) and in doing what is serviceable to his teacher.
- 192. Controlling his body, his speech, his organs (of sense), and his mind, let him stand with joined hands, looking at the face of his teacher.
- 193. Let him always keep his right arm uncovered, behave decently and keep his body well covered, and when he is addressed (with the words), 'Be seated,' he shall sit down, facing his teacher.
- 194. In the presence of his teacher let him always eat less, wear a less valuable dress and ornaments (than the former), and let him rise earlier (from his bed), and go to rest later.
- 189 Yāgñ. I, 32. 'Observing the conditions of his vow,' i.e. 'avoiding honey, meant, and the like' Rishivat, 'like a hermit' (Medh, Gov, Nār, Nand), or 'like an ascetic' (yati, Kull.). According to Gov., Nār., and Nand., the last phrase means that the student is to eat at a funeral dinner a little wild-growing rice and other food fit for a hermit (munyanna), while Medh. and Kull. think that the two phrases prohibit the eating of forbidden food only.'
- 190. 'This duty' refers to the permission given in verse 189, According to Nār. 'others,' however, thought that this verse annulled the rule given in verse 188.
- 191. Āp. I, 5, 27, 4-23; Gaut. I, 54; II. 29-30; Vi. XXVIII, 6-7; Yāgā. I, 27.
- vritah, and translate it according to the latter two, 'keep his body well covered.' Medh. explains it, 'well guarding himself (in his speech).' Nār. and K. read like the editions, susamyatah, and Nand. samāhitah, 'concentrating his mind.' Gov. seems to have had the same reading as Nār.

194. Ap. I, 4, 22, 28; Gaut. II, 21; Baudh. I, 3, 21; Vi. XXVIII,

- 195. Let him not answer or converse with (his teacher), reclining on a bed, nor sitting, nor eating, nor standing, nor with an averted face.
- 196. Let him do (that), standing up, if (his teacher) is seated, advancing towards him when he stands, going to meet him if advances, and running after him when he runs;
- 197. Going (round) to face (the teacher), if his face is averted, approaching him if he stands at a distance, but bending towards him if he lies on a bed, and if he stands in a lower place.

198. When his teacher is nigh, let his bed or seat be low; but within sight of his teacher he shall not sit carelessly at ease.

- 199. Let him not pronounce the mere name of his teacher (without adding an honorific title) behind his back even, and let him not mimic his gait, speech, and deportment.
- 200. Whether (people) justly censure or falsely defame his teacher, there he must cover his ears or depart thence to another place.
- 201. By censuring (his teacher), though justly, he will become (in his next birth) an ass, by falsely defaming him, a dog; he who lives on his teacher's substance, will become a worm, and he who is envious (of his merit), a (larger) insect.
  - 202. He must not serve the (teacher by the intervention

195-197. Ap. I, 6, 5-9; Gaut. II, 25-28; Vas. VII, 12; Baudh. I, 3, 38; Vi. XXVIII, 18-22.

197. Nidese tishthatah, 'if he stands in a lower place' (Nār., Nand.), means according to Medh., Gov., Kull., and Rāgh. 'if he stands close.'

198. Āp. I, 2, 21, 6, 13-17; Gaut. II, 14-15, 21; Vi. XXVIII, 12, 23-199. Gaut. II, 23; Vi. XXVIII, 24-25. The epithets to be added to the teacher's name are upādhyāya, bhatta (Medh.), ākārya (Kull.), or karana and the like (Nār.).

200. Vi. XXVIII, 26.

201. Paribhoktā, 'he who lives on his teacher's substance,' means according to Nār. and Nand. 'he who eats without the teacher's permission the best food, obtained by begging.' The latter explanation is supported by the meaning of the preposition 'pari' in parivettā and paryādhātā.

202. 'Nor when a woman is near,' i.e. 'if the teacher is in the company

of his wife.'

of another) while he himself stands aloof, nor when he (himself) is angry, nor when a woman is near; if he is seated in a carriage or on a (raised) seat, he must descend and afterwards salute his (teacher).

- 203. Let him not sit with his teacher, to the leeward or to the windward (of him): nor let him say anything which his teacher cannot hear.
- 204. He may sit with his teacher in a carriage drawn by oxen, horses, or camels, on a terrace, on a bed of grass or leaves, on a mat, on a rock, on a wooden bench, or in a boat.
- 205. If his teacher's teacher is near, let him behave (towards him) as towards his own teacher: but let him, unless he has received permission from his teacher, not salute venerable persons of his own (family).
- 206. This is likewise (ordained as) his constant behaviour towards (other) instructors in science, towards his relatives (towhom honour is due), towards all who may restrain him from sin, or may give him salutary advice.
- 207. Towards his betters let him always behave as towards his teacher, likewise towards sons of his teacher, born by wives of equal caste, and towards the teacher's relatives both on the side of the father and of the mother.
  - 208. The son of the teacher who imparts instruction (in

203. Ap. I, 6, 15.

204. Ap. I- 7, 7, 12-13; Vi. XXVIII, 27-8.

205. Ap. I, 7, 29-30, 8, 19-20; Vi. XXVII, 29-30.

206. Ap. I, 8, 28.

- 207. Āp. I, 7, 29-30; Baudh. I, 3, 44. Āryeshu, 'born by wives of the same class,' i.e. of the Brāhmana caste (Medh., Kull., Gov.), means according to Nār. and Nand. 'who are virtuous.' It is, however, probable that it has its literal meaning, 'who are Āryans, i.e. born by wives of the first three castes.' Medh. prefers another reading, guruputre tathākārye 'towards the teacher's son who (takes the place of his father as) teacher.' Rāgh. gives the same reading.
- 208. Ap. I, 7, 30; Vi. XXVIII, 31. The translation, given above, follows Medh., Gov., and Nār. Nand. differs only slightly, 'The son of the teacher who imparts instruction (while his father is engaged) in a sacrifice

his father's stead), whether younger or of equal age, or a student of (the science of) sacrifices (or of other Angas), deserves the same honour as the teacher.

- 209. (A student) must not shampoo the limbs of his teacher's son, nor assist him in bathing, nor eat the fragments of his food, nor wash his feet.
- 210. The wives of the teacher, who belong to the same caste, must be treated as respectfully as the teacher; but those who belong to a different caste, must be honoured by rising and salutation.
- 211. Let him not perform for a wife of his teacher (the offices of) anoining her, assisting her in the bath, shampooing her limbs, or arranging her hair.
- 212. (A pupil) who is full twenty years old, and knows what is becoming and unbecoming, shall not salute a young wife of his teacher (by clasping) her feet.
- 213. It is the nature of women to seduce men in this (world); for that reason the wise are never unguarded in (the company of) females.
- 214. For women are able to lead astray in (this) world not only a fool, but even a learned man, and (to make) him a slave of desire and anger.
- 215. One should not sit in a lonely place with one's mother, sister, or daughter; for the senses are powerful, and master even a learned man.
- 216. But at his pleasure a young student may prostrate himself on the ground before the young wife of a teacher, in

(or the like), whether younger of or the same age, or a student, deserves, &.c.' Kull. and Rāgh. construe quite differently, 'The son of the teacher, whether younger or of equal age, or a student, if he (be able to) teach the Veda, deserves the same honour as the teacher, when (he is present) at the performance of a sacrifice.'

209-212. Ap. I, 7, 27; Gaut. II, 31-34; Baudh. I, 3, 33-37; Vi. XXVIII, 32-33; XXXII, 2, 5-7.

216-217. Vi. XXXII, 13-15.

- accordance with the rule, and say, 'I, N. N., (worship three, O lady).'
- 217. On returning from a journey he must clasp the feet of his teacher's wife and daily salute her (in the manner just mentioned), remembering the duty of the virtuous.
- 218. As the man who digs with a spade (into the ground) obtains water, even so an obedient (pupil) obtains the knowledge which lies (hidden) in his teacher.
- 219. A (student) may either shave his head, or wear his hair in braids, or braid one lock on the crown of his head; the sun must never set or rise while he (lies asleep) in the village.
- 220. If the sun should rise or set while he is sleeping, be it (that he offended) intentionally or unintentionally, he shall fast during the (next) day, muttering (the Sāvitrī).
- 221. For he who lies (sleeping), while the sun sets or rises, and does not perform (that) penance, is tainted by great guilt.
- 222. Purified by sipping water, he shall daily worship during both twilights with a concentrated mind in a pure place, muttering the prescribed text according to the rule.
  - 223. If a woman or a man of low caste perform any-
- 219. Gaut. I, 27; Vas. VII, 11; Vi. XXVIII, 41; Āp. I, 30, 8; Gaut. II, 10. Instead of 'while (he sleeps) in the village' (Medh. 'others,' Kull.. Rāgh.). Medh., Gov., Nār., and Nand. give 'while (he stays) in the village.' The former explanation is, however, more probable on account of the following verse.
- 220. Āp. II, 12, 13-14; Gaut. XXIII, 21; Vas. XX, 4; Baudh. II, 7, 16; Vi. XXVIII, 53. The translation of the last words follows Gov. and Kull., while Medh., Nār., and Rāgh. state that the penance shall be performed during 'the (next) day (or night),' and that he who neglects the evening prayer, shall fast in the evening and repeat the Gāyatrī during the night. The parallel passages show that a difference of opinion existed with respect to the performance of this penance.
  - 221. Vas. I, 18; Ap. II, 12, 22.
  - 222. Ap. I, 30, 8; Gaut. II, 11; Baudh. II, 7; Vi. XXVIII, 2.
  - 223. Ap. II, 29, 11.

thing leading to) happiness, let him diligently practise it, as well as (any other permitted act) in which his heart finds pleasure.

- 224. (Some declare that) the chief good consists in (the acquisition of) spiritual merit and wealth, (others place it) in (the gratification of) desire and (the acquisition of) wealth, (others) in (the acquisition of) spiritual merit alone, and (others say that the acquisition of) wealth alone is the chief good here (below); but the (correct) decision is that it consists of the agrregate of (those) three.
- 225. The teacher, the father, the mother, and an elder brother must not be treated with disrespect, especially by a Brāhmana, though one be grievously offended (by them).
- 226. The teacher is the image of Brahman, the father the image of Pragāpati (the lord of created beings), the mother the image of the earth, and an (elder) full brother the image of oneself.
- 227. That trouble (and pain) which the parents undergo on the birth of (their) children, cannot be compensated even in a hundred years.
- 228. Let him always do what is agreeable to those (two) and always (what may please) his teacher; when those three are pleased, he obtains all (those rewards which) austerities (yield).
- 229. Obedience towards those three is declared to be the best (form of) austerity; let him not perform other meritorious acts without their permission.
  - 230. For they are declared to be the three worlds, they
- 225. Ap. I, 14, 6; Vi. XXXI, 1-3. This verse is placed by Kull. alone after the following one, while all the other commentators as well as well as K. observe the order followed above.
  - 229. Vi. XXXI, 6.

<sup>230.</sup> Vi. XXXI, 7. 'The three worlds,' i.e. 'the earth, the middle sphere, and the sky;' 'the three orders,' i.e. 'the first three orders' (Kull., När., Nand.), 'the last three orders' (Medh., (Medh., Gov.).

the three (principal) orders, they the three Vedas, and they the three sacred fires.

- 231. The father, forsooth, is stated to be the Gārhapatya fire, the mother the Dakshināgni, but the teacher the Āhavanīya fire; this triad of fires is most venerable.
- 232. He who neglects not those three, (even after he has become) a householder, will conquer the three worlds and, radiant in body like a god, he will enjoy bliss in heaven.
- 233. By honouring his mother he gains this (nether) world, by honouring his father the middle sphere, but by obedience to his teacher the world of Brahman.
- 234. All duties have been fulfilled by him who honours those three; but to him who honours them not, all rites remain fruitless.
- 235. As long as those three live, so long let him not (independently) perform any other (meritorious acts); let him always serve them, rejoicing (to do what is) agreeable and beneficial (to them).
- 236. He shall inform them of everyting that with their consent he may perform in thought, word, or deed for the sake of the next world.
- 237. By (honouring) these three all that ought to be done by man, is accomplished; that is clearly the highest duty, every other (act) is a subordinate duty.
  - 238. He who possesses faith may receive pure learning

<sup>231.</sup> Āp. I, 3, 44; Vi. XXXI, 8.

<sup>232.</sup> Vi. XXXI, 9.

<sup>233.</sup> Vi. XXXI, 10.

<sup>238.</sup> Āp. II, 29, 11. 'The highest law,' i.e. 'the means of obtaining final liberation' (Kull.); but Medh., Gov., and Rāgh. refer the expression to advice in worldly matters. 'From a base family,' i.e. 'from a family where the sacred rites are reglected' (Medh.), 'from one that is lower than oneself' (Kull.), 'from the family of a potter or a similar (low caste)' (Gov.) But probably the rule refers to the practice to take particularly desirable brides even from the families of outcasts; see Vas. XIII, 51-53

even from a man of lower caste, the highest law even from the lowest, and an excellent wife even from a base family.

- 239. Even from poison nectar may be taken, even from a child good advice, even from a foe (a lesson in) good conduct, and even from an impure (substance) gold.
- 240. Excellent wives, learning, (the knowledge of) the law, (the rules of) purity, good advice, and various arts may be acquired from anybody.
- 241. It is prescribed that in times of distress (a student) may learn (the Veda) from one who is not a Brāhmana; and that he shall walk behind and serve (such a) teacher, as long as the instruction lasts.
- 242. He who desires incomparable bliss (in heaven) shall not dwell during his whole life in (the house of) a non-Brāhmanical teacher, nor with a Brāhmana who does not know the whole Veda and the Angas.
- 243. But if (a student) desires to pass his whole life in the teacher's house, he must diligently serve him, until he is freed from this body.
- 244. A Brāhmana who serves his teacher till the dissolution of his body, reaches forthwith the eternal mansion of Brahman.
- 245. He who knows the sacred law must not present any gift to his teacher before (the Samāvartana); but when, with the permission of his teacher, he is about to take the (final) bath, let him procure (a present) for the venerable man according to his ability.

<sup>240</sup> Striyo ratnāni, 'excellent wives' (Kull, Rāgh), means according to Medh and Gov. 'wives and gems'

<sup>241.</sup> Ap. II, 4, 25; Gaut. VII, 1-3; Baudh. I, 3, 41-43.

<sup>243.</sup> Āp. II, 21, 6; Gaut. III. 5-6; Vas. VII, 4; Baudh. II, 11, 13; Vi. XXVIII, 43; Yāgñ. I, 49.

<sup>245.</sup> Āp. I, 7, 19; Gaut. II, 48-49; Vi. XXVIII, 42; Yāgñ. I, 51.

- 246. (Viz.) a field, gold, a cow, a horse, a parasol and shoes, a seat, grain, (even) vegetables, (and thus) give pleasure to his teacher.
- 247. (A perpetual student) must, if his teacher dies, serve his son (provided he be) endowed with good qualities, or his widow, or his Sapinda, in the same manner as the teacher.
- 248. Should none of these be alive, he must serve the sacred fire, standing (by day) and sitting (during the night), and thus finish his life.
- 249. A Brāhmana who thus passes his life as a student without breaking his vow, reaches (after death) the highest abode and will not be born again in his world.

247. Gaut. III, 7; Vi. XXVIII, 44-45; Yāgñ. I, 49. Regarding the

term Sapinda, see below, V, 60.

249. Vi. XXVIII, 49; Yāgñ. I, 50.

<sup>246.</sup> Most commentators read pritimaharet for avahet, and with this reading the translation must be, 'A field, gold... he should give to the teacher in order to please him.'

<sup>248.</sup> Gaut. III, 8; Vas. VII, 5-6; Vi. XXVIII, 46; Yāgñ. I, 49. Sarīram sādhayet, 'shall finish his life' (Medh., Gov.), means according to Kull. 'shall make the soul connected with his body perfect i.e. fit for the union with Brahman.' Nār. and Rāgh. take the word similarly.

| • |   |   |
|---|---|---|
| - | • |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
| • |   | • |
|   |   |   |

## मनुस्मृति-सुभाषितानि

आचारः परमो धर्मः श्रुत्युक्तः स्मार्त एव च । आचार:---तस्मादस्मिन् सदा युक्तो नित्यं स्यादात्मवान् द्विजः ॥ १.१०८ धर्मः---विद्वद्भिः सेवितः सद्भिनित्यमद्वेषरागिभिः। हृदयेनाऽभ्यनुज्ञातो यो धर्मस्तं निबोधत ॥ २.१ कामात्मता न प्रशस्ता न चैवेहास्त्यकामता। कामः (इच्छा) काम्यो हि वेदाऽधिगमः कर्मयोगञ्च वैदिकः ॥ २.२ अकामस्य क्रिया काचिद् दृश्यते नेह कहिचित्। " यद्यद्धि कुरुते किंचित् तत्तत्कामस्य चेष्टितम् ॥ २.५ वर्मलक्षणम्— वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । एतच्चतुर्विधं प्राहुः साक्षाद् धर्मस्य लक्षणम् ॥ २.१२ भारतदेशमहिमा एतद्देशप्रसूतस्य सकाशादग्रजन्मनः । स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः ॥ २.२० ब्राह्मी तनः-- स्वाध्यायेन व्रतहाँमैस्त्रैविद्येनेज्यया सुतैः। महायजैश्च यजैश्च ब्राह्मीयं क्रियते तनूः ॥ २.२८ अतिभोजनिन्दा अनारोग्यमनायुष्यमस्वर्ग्यं चातिभोजनम् । अपुष्यं लोकविद्विष्टं तस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ २.५७ इन्द्रियसंयमः इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमुच्छत्यसंशयम् । संनियम्य तु तान्येव ततः सिद्धि नियच्छति ॥ २.९४ न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति। भोग:---हविषा कृष्णवत्मेंव भूय एवाऽभिवर्धते ॥ २.९४ कदा न ब्रुयात्— नाऽपृष्टः कस्यचिद् ब्रयान्न चान्यायेन पृच्छतः। जानन्नपि हि मेघावी जडवल्लोक आचरेत्।। २.११ आयुर्विद्यायशो- अभिवादनशीलस्य नित्यं वृद्धोपसेविनः । बलम्— चत्वारि संप्रवर्घन्ते आयुर्विद्या यशो बलम् ॥२.१२१

मातृगौरवम्— उपाध्यायान्दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता। सहस्रं तु पितृन् माता गौरवेणाऽतिरिच्यते ॥ २.१४५ विद्वत्प्रशंसा— न तेन वृद्धो भवति येनाऽस्य पलितं शिरः । यो वै युवाऽप्यधीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः॥ २.१५६ अविद्वदुबाह्मण-- यथा काष्ठमयो हस्ती यथा चर्ममयो मृगः। निन्दा— यश्च विप्रोऽनघीयानस्त्रयस्ते नाम बिम्नति ॥ २.१५७ अहिंसा-माध्यं- अहिंसयेव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम्। प्रशंसा— वाक्वैव मधुरा श्लक्ष्णा प्रयोज्या धर्ममिच्छता ॥ २.१५९ बाङमनःशुद्धिः— यस्य वाङमनसी शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा । स वै सर्वमवाप्नोति वेदान्तोपगतं फलम् ॥ २.१६० संमानाद् ब्राह्मणो नित्यमुद्विजेत विषादिव। मिच्छेत् अपमानस्य चाकाङक्षेदमृतस्येव सर्वदा ॥ २.१६२ अवमन्ता न सुखं ह्यवमतः शेते सुखं च प्रतिबुध्यते । सुखं चरति लोकेऽस्मिन्नवमन्ता विनश्यति ॥ २.१६३ स्यात्— इन्द्रियाणां मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनो भवेत् । दुनिष्रहत्वम्— बलवानिन्द्रियग्रामो विद्वांसमिप कर्षति ॥ २.२१५ ग्राह्यं सर्वतो विषादप्यमृतं ग्राह्यं बालादपि सुभाषितम् । अमित्रादिप सद्वृत्तममध्यादिप काञ्चनम् ॥ २.२३९ कन्याशुल्कप्रतिषेधः न कन्यायाः पिता विद्वानगृहणीयाच्छुल्कमण्वपि । ३.५१ यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः। नारीपुजा यत्रेतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः ॥ ३.५६ शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याश् तत्कुलम् । " न शोचन्ति तु यत्रैता वर्षते तद्धि सर्वदा ॥ ३.५७ जामयो यानि गेहानि शपन्त्यप्रतिपूजिताः । " तानि कृत्याहतानीव विनश्यन्ति समन्ततः ॥ ३.५८ पत्नीपतिप्रेम- सन्तुष्टो भार्यया भर्ता भर्त्रा भार्या तथैव च । यस्मिन्नेव कुले नित्यं कल्याणं तत्र वै घावम् ॥ ३.५९

गृहस्यप्रशंसा- यथा वायुं समाधित्य सर्वे जीवन्ति जन्तवः । तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्त्तन्ते सर्व आश्रमाः ॥ ३.७१ सतां गेहं कीदुशम् तुणानि भूमिरुदकं वाक्चतुर्थी च सुनृता । एतान्यपि सतां गेहे नोच्छिद्यन्ते कदाचन ॥ ३.१०१ केवलभोजिनिन्दा अधं स केवलं भुझक्ते यः पचत्यात्मकारणात् । ३.११८ सेवा व्ववृत्तिः सेवा व्ववृत्तिराख्याता तस्मात्तां परिवर्जयेत्। ४.६ कदाऽऽद्वंपादः आर्द्रपादस्तु भुञ्जीत नार्द्रपादस्तु संविशेत्। स्यात्द— आर्द्रपादस्तु भुञ्जानो दीर्घमायुरवाप्नुयात् ॥ ४.७६ सन्ध्याफलम्— ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वाद्दीर्घमायुरवाप्नुयुः । प्रज्ञां यशक्च कीतिं च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ४.९४ स्नानविषये न स्नानमाचरेद् भुक्त्वा नातुरो न महानिशि । निषेघाः— न वासोभिः सहाजस्रं नाविज्ञाते जलाशये ॥ ४.१२९ न हीदुशमनायुष्यं लोके किचन विद्यते। परस्त्रीसेवन-यादृशं पुरुषस्यह परदारोपसेवनम् ॥ ४.१३४ हानिः— आत्मनं नाव- नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभिः । मन्यत आमृत्योः श्रियमन्विच्छन्नैनां मन्येत दुर्लभाम् ॥ ४.१३९ कथं कि वा ब्रूयात्-सत्यं ब्रूयात्प्रियं ब्रूयान्न ब्रूयात्सत्यमप्रियम् । प्रियं च नानृतं ब्रयादेष धर्मः सनातनः॥ ४.१३८ भद्रं भद्रमिति ब्रूयाद् भद्रमित्येव वा वदेत्। " शुष्कवैरं विवादं च न कुर्यात्केनचित्सह ॥ ४.११० सदाचारलाभः-- सर्वलक्षणहीनोऽपि यः सदाचारवान्नरः । श्रद्धघानोऽनसूयरच शतं वर्षाणि जीवति ॥ ४.१५८ कि सुलम् ? यद्यत्परवशं कर्म तत्तद्यत्नेन वर्जयेत् । यद्यदात्मवशं तु स्यात्तत्तत्तेवेत यत्नतः ॥ ४.१५९

१. (क) केवलाघो भवति केवलादी। ऋग्वेदः १०.११७.६

<sup>(</sup>ख) भुञ्जते ते त्वधं पापा ये पचन्त्यात्मकारणात् ।

श्रीमद्भगवद्गीता ३.१३

कथं च प्राप्यते—सर्वं परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम्। एतद्विद्यात्समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः ॥ ४.१६० अधर्मः शनैः शनैः नाधर्मश्चरितो लोके सद्यः फलति गौरिव। फलित— शनैरावर्तमानस्तु कर्तुर्मूलानि क्रन्तति ॥ ४.१७२ अधर्मेण सुखं अधर्मेणेधते तावत्ततो भद्राणि पश्यति । कियन्तं कालम् ? ततः सपत्नाञ्जयति समूलस्तु विनश्यति ॥ ४.१७५ अर्थकामौ कदा त्यजेत् ?-परित्यजेदर्थकामौ यौ स्यातां धर्मवर्जितौ। धर्मं कदा त्यजेत् ?—धर्मं चाप्यसुखोदकं लोकविकुष्टमेव च ॥ ४.१७६ श्रेष्ठदानं किम्?—सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते ॥ ४.२३३ मनुष्येण सह कि नामुत्र हि सहायार्थं पिता माता च तिष्ठतः । गच्छति ? न पुत्र दारा न ज्ञातिर्घर्मस्तिष्ठति केवलः ॥ ४.२३९ प्राणिवधनिन्दा-- योऽहिंसकानि भूतानि हिनस्त्यात्मसुखेच्छया। स जीवंश्च मृतश्चैव न क्वचित्सुखमेघते ॥ ५.४५ मांसभक्षणनिन्दा--मांसं भक्षयिताऽमुत्र यस्य मांसमिहाद्भ्यहम्। एतन्मांसस्य मांसत्वं प्रवदन्ति मनोषिणः ॥ ५.५५ अर्थशुचिता— सर्वेषामेव शौचानामर्थशौचं परं स्मृतम् । योऽर्थे शुचिहि स शुचिर्न मृद्वारिशुचिः शुचिः ॥ ५.१०६ कि केन शुध्यति ?—अद्भिर्गात्राणि शुध्यन्ति मनः सत्येन शुध्यति । विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिज्ञानेन शुध्यति ॥ ५.१०९ केन कि प्रतम् ?--दृष्टिपूतं न्यसेत्पादं वस्त्रपूतं जलं पिबेत्। सत्यपूतां वदेद् वाचं मनः पूतं समाचरेत् ॥ ६.४६ वर्मलक्षणम्— घृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । घीविद्या सत्यमकोघो दशकं घर्मलक्षणम् ॥ ७.९२ दण्डमहिमा-- दण्डः शास्ति प्रजाः सर्वा दण्ड एवाभिरक्षति । दण्डः सुप्तेषु जागति दण्डं धर्मं विदुर्बुधाः ॥ ७.१८ छलं जानातु, अमाययैव वर्तेत न कथंचन मायया । परं न प्रयुक्तनताम्—बुध्येतारिप्रयुक्तां च मायां नित्यं स्वसंवृतः ॥ ७.१०४

सदा समञ्जसं सभां वा न प्रवेष्टव्यं वक्तव्यं वा समञ्जसम् । वदेत्— अब्रुवन्विब्रुवन्वापि नरो भवति किल्विषी ॥ ८.१३ धर्मः कदा धर्म एव हतो हन्ति धर्मी रक्षति रक्षितः। रक्षति ? तस्याद्धर्मो न हन्तव्यो मा नो धर्मो हतो वधीत्।। ८.१५ एक एव सुहृद्धर्मो निधनेऽप्यनुयाति यः। धर्म एव नरेण शरीरेण समं नाशं सर्वमन्यद्धि गच्छति ॥ ९.१७ सह गच्छति---कयं मनोभावो आकारैरिङ्गितैर्गत्या चेष्टया भाषितेन च। ज्ञायते— नेत्रवक्त्रविकारैक्च गृह्यतेऽन्तर्गतं वचः ॥ ८.२६ गुरं वा बालवृद्धौ वा ब्राह्मणं वा बहुश्रुतम् । आततायी हन्तव्य एव- आततायिनमायान्तं हन्यादेवाविचारयन् ॥ ८.३५० चरैवेति---कलिः प्रसुप्तो भवति स जाग्रद् द्वापरं युगम् । कर्मस्वभ्यद्युतस्त्रेता विचरंस्तु कृतं युगम्॥ ९.३०२ ब्रह्मक्षत्रे नाब्रह्म क्षत्रम्ध्नोति नाक्षत्रं ब्रह्म वर्धते। ब्रह्म क्षत्रं च संपृक्तिमह चामुत्र वर्धते ॥ ९.३२२ उभे इष्टे--तपो विद्या च विप्रस्य निःश्रेयसकरं परम्। ·तपोविद्या-महिमा---तपसा किल्विषं हन्ति विद्ययाऽमृतमञ्जूते ॥ १२.१०४

१. तुलना ित्रयताम्— कलिः शयानो भवति संजिहानस्तु द्वापरः । उत्तिष्ठंस्त्रेता भवति कृतं संपद्यते चरन् ॥

> चरैवेति ऐतरेयब्राह्मणम् ३३.३४

# ग्रध्यायद्वयश्लोकानामकारादिक्रमेण सूची

| 37                                | अरोगाः सर्वसिद्धार्थाः    | १.८३  |
|-----------------------------------|---------------------------|-------|
|                                   | अर्थकामेष्वसक्तानाम्      | २.१३  |
| अकामस्य किया काचित् २.४           | अल्पं वा बहु वा यस्य      | 2.888 |
| अकारं चाप्युकारं च २.७६           | अवाच्यो दीक्षितो नाम्ना   | २.१२८ |
| अकृत्वा भक्षचरणम् २.१८७           | अविद्वांसमलं लोके         | 2.288 |
| अग्निवायुरविभ्यस्तु 🛒 🛵 १.२३      | अस्मिन् धर्मोऽखिलेनोक्तः  | १.१०७ |
| अग्नीन्धनं भैक्षचर्याम् 🛴 🔍 २.१०८ | अहं प्रजाः सिसृक्षंस्तु   | ४.३४  |
| अग्न्याघेयं पाकयज्ञान् २.१४३      | अहिंसयव भूतानाम्          | २.१५९ |
| अङ्गावपीडनायां च २.२८७            | अहोरात्रे विभजते          | १.६५  |
| अङ्गुष्टमूलस्य तले 🕠 २.५९         | 119                       |       |
| अज्ञो भवति वै बालः 📑 ै १.१५३      | 244, - 337                |       |
| अण्डजाः पक्षिणः सर्पाः "१.४४      |                           |       |
| अण्व्यो मात्रा विनाशिन्यः १.२७    | आकाशातु विकुवीणात्        | १.७६  |
| अत ऊर्घ्वं तु छन्दांसि 🕒 🌂 २.३९   | आचम्य प्रयतो नित्यम्      | २.२२२ |
| अत ऊर्ध्वं त्रयोऽप्येते . २.३९    | आचारः पॅरमो धर्मः         | 2.206 |
| अवर्मेण च यः प्राह - २.१११        | आचार्युत्रः शुश्रूषुः     | २.१०९ |
| अध्यापयामास पितृन् २.१५१          | आचार्यश्च पिता चैव        | २.२२५ |
| अध्यष्यमाणस्त्वाचान्तः 📜 २.७०     | आचार्यस्त्वस्य यां जातिम् | २.१४८ |
| अध्येष्यमाणं तु गुरुः 👡 🚅 🧦 २.७३  | आचार्ये तु खलु प्रेते     | २.२४७ |
| अनारोग्यमनायुष्यम् 🔌 २.५७         | आचार्यो ब्रह्मणो मूर्तिः  | २.२२६ |
| अनुष्णाभिरफेनाभिः र् २.६१         | आद्याद्यस्य गुणं त्वेषाम् | १.२०  |
| अन्न कमयोगेन 🛴 🖓 २.१६४            | आपो नारा इति प्रोक्ताः    | १.१०  |
| अन्ये कृतयुगे धर्माः 🥇 १.८५       | आयुष्मान् भव सौम्येति     | २.१२५ |
| अपुष्पाः फलवन्तो ये 🐪 १.४७        | आयुष्यं प्राङमुखो भुङक्ते | २.५२  |
| अब्राह्मणादध्ययनम् २.२४१          | अ। समाप्तेः शरीरस्य       | 5.288 |
| अभिवादनशीलस्य २.१२१               | आ समुद्रात्तु वै पूर्वात् | २.२२  |
| अभिवादात्परं विप्रः २.१२२         | आसीदिदं तमोभूतम्          | १.५   |
| अभ्यङ्गमज्जनं चाक्ष्णोः २.१७८     | आसीनस्य स्थितः कुर्यात्   | २.१९६ |
| अमन्त्रिका तु कार्येयम् २.६६      | आ हैव सनखाग्रेभ्यः        | २.१६७ |

| इतरेषु ससन्ध्येषु                   | 9.90                                    | एकः शयीत सर्वत्र                              | 7.860            |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------|
| इतरेष्वागमाद्धर्भः                  | १.८२                                    | एकदेशं तु वेदस्य                              | २.१४१            |
| इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ            | १.५८                                    | एकमेव तु शूद्रस्य                             | 2.98             |
| इदं शास्त्रमधीयानः                  | १.१०४                                   | एकाक्षरं परं ब्रह्म                           | ۲.۷ <del>३</del> |
| इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठम्           | १.१०६                                   | एकादशं मनो ज्ञेयम                             | २. <b>९२</b>     |
| इन्द्रियाणां तु सर्वेषाम्           | २.९९                                    | एकादशेन्द्रियाण्याहु:                         | २.८ <b>९</b>     |
| इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन              | २.९३                                    | एतदक्षरमतां च                                 |                  |
| इन्द्रियाणां विचरताम्               | 2.66                                    | एतदन्तास्तु गतयः                              | २.७८             |
| इमं लोकं मातृभक्त्या                | 7.733                                   | एत <b>द्देशप्रसूतस्य</b>                      | <b>१.५०</b>      |
| •                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | एतद्वोऽयं भृगुः शास्त्रम्                     | <b>२.२०</b>      |
| उ                                   |                                         | एतयर्चा विसंयुक्तः                            | <i>१.५९</i>      |
|                                     |                                         | एतान् द्विजातयो देशान्                        | 2.06             |
| उत्तमाङ्गोद्भवाज्येष्ठ्यात्         | <b>१</b> .९३                            | <b>-</b>                                      | 2.28             |
| उत्पत्तिरेव विप्रस्य                | १.९८                                    | एते मन्स्तु सप्तान्यान्<br>एवं चरति यो विप्रः | ₹.३६             |
| उत्पादकब्रह्मदात्रोः                | २.१४६                                   |                                               | २.२४९            |
| उत्सादनं च गात्राणाम्               | 7.709                                   | एवं स जाग्रत्स्वप्नाम्याम्                    | १.५७             |
| उदितेऽनुदिते चैव                    | ٦. <b>१५</b>                            | एवं सर्वं स सृष्ट्वेदम्                       | १.५१             |
| उद्धते दक्षिणे पाणौ                 | 7.53<br>7.53                            | एवमाचारतो दृष्ट्वा                            | १.११०            |
| उद्गहित्मनश्चैव                     | १. <b>१</b> ४                           |                                               |                  |
| उद्भिज्जाः स्थावराः सर्वे           | १.४६                                    | क                                             |                  |
| उपनीय गुरुः शिष्यम्                 | २.६ <i>९</i>                            |                                               |                  |
| उपनीय तु यः शिष्यम्                 | •                                       | कर्मणां च विवेकार्थम्                         | <b>१</b> .२६     |
| उपस्पृश्य द्विजो नित्यम्            | 7.880                                   | कर्मात्मनां च देवानाम्                        | १.२२             |
| उपाध्यायान् दशाचार्यः               | 7.43<br>3.8%                            | कामं तु गुरुपत्नीनाम्                         | २.२१६            |
|                                     | 7.884                                   | कामात्मता न प्रशस्ता                          | २.२              |
| <b>3</b> 5                          |                                         | कामान्माता पिता चैनम्                         | २.१४७            |
| <b>3</b>                            |                                         | कार्पासमुपवीतं स्यात्                         | 2.88             |
| <b>अ</b> र्घ्व प्राणा ह्युत्कामन्ति | <b>-</b> • •                            | कार्ष्णरौरववास्तानि                           | २.४१             |
| अन्य नाता खुरनामान्त                | २.१२०                                   | कालं कालविभक्तीश्च                            | <b>१</b> .२४     |
|                                     |                                         | किन्नरान्वानरान्मत्स्यान                      | १.३९             |
| <b>清</b> 臣                          |                                         | कुरुक्षेत्रं च मत्स्याश्च                     | २.१९             |
| अस्तित्रके क क्यें                  |                                         | कृतोपनयनस्यास्य                               | २.१७३            |
| ऋजवस्ते तु सर्वे स्युः              | 2.80                                    | कृमिकीटपतङ्गांश्च                             | ₹.४०             |
|                                     |                                         | •                                             | • • •            |

| कृष्णसारस्तु चरति                                                                                                                                                                                    | २.२३                                 | तं हि स्वयम्भूः स्वादास्यात्                                                                                                                                                                                                                                                    | १.९४                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| केतितस्तु यथान्यायम्                                                                                                                                                                                 | २.१९०                                | त एव हि त्रयो लोकाः                                                                                                                                                                                                                                                             | २.२३०                                                |
| केशान्तः षोडशे वर्षे                                                                                                                                                                                 | २.६५                                 | ततः स्वयम्भूभगवान्                                                                                                                                                                                                                                                              | १.६                                                  |
| केशान्तिको ब्राह्मणस्य                                                                                                                                                                               | २.४६                                 | ततस्तथा स तेनोक्तः                                                                                                                                                                                                                                                              | 9.50                                                 |
| क्षरन्ति सर्वा वैदिक्यः                                                                                                                                                                              | ٧٥.۶                                 | तत्र यद् ब्रह्मजन्माऽस्य                                                                                                                                                                                                                                                        | २.१७०                                                |
| क्षेत्रं हिरण्यं गामश्वम्                                                                                                                                                                            | २.२४६                                | तदण्डमभवद्धैमम्                                                                                                                                                                                                                                                                 | १०९                                                  |
|                                                                                                                                                                                                      |                                      | तदाविशन्ति भूतानि                                                                                                                                                                                                                                                               | १.१८                                                 |
| ग                                                                                                                                                                                                    |                                      | तद्वै युगसहस्रान्तम्                                                                                                                                                                                                                                                            | १.७३                                                 |
|                                                                                                                                                                                                      |                                      | तपः परं कृतयुगे                                                                                                                                                                                                                                                                 | १.८६                                                 |
| गर्भाष्टमेऽब्दे कुर्वीत                                                                                                                                                                              | २.३६                                 | तपस्तप्त्वाऽसजद्यस्तू                                                                                                                                                                                                                                                           | 8.33                                                 |
| गाभैहींमैर्जातकर्म                                                                                                                                                                                   | २.२७                                 | तपो वाचं रति चैव                                                                                                                                                                                                                                                                | १.२५                                                 |
| गुच्छगुल्मं तु विविधम्                                                                                                                                                                               | १.४८                                 | तपोविशेष विविधः                                                                                                                                                                                                                                                                 | २.१६५                                                |
| गुरुपत्नी तु युवतिः                                                                                                                                                                                  | २.२१२                                | तमसा बहुरूपेण                                                                                                                                                                                                                                                                   | १.४९                                                 |
| गुरुवत्प्रतिपूज्याः स्युः                                                                                                                                                                            | २.२१०                                | तमोऽयं तु समाश्रित्य                                                                                                                                                                                                                                                            | 8.44                                                 |
| गुरोर्गुरौ संनिहिते                                                                                                                                                                                  | 7.204                                | तयोनित्यं प्रियं कुर्यात्                                                                                                                                                                                                                                                       | २.२२८                                                |
| गुरोर्यत्र परीवादः                                                                                                                                                                                   | 7.700                                | तस्मिन् देशे य आचारः                                                                                                                                                                                                                                                            | 2.86                                                 |
| गोऽश्वोष्ट्रयानप्रासाद                                                                                                                                                                               | २.२०४                                | तस्मिन्नण्डे स भगवान्                                                                                                                                                                                                                                                           | 2.27                                                 |
| ·                                                                                                                                                                                                    |                                      | तस्मिन् स्वपति सुस्थे तु                                                                                                                                                                                                                                                        | १.५३                                                 |
|                                                                                                                                                                                                      |                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                      |
| च                                                                                                                                                                                                    |                                      | 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                             | १.१०२                                                |
| च                                                                                                                                                                                                    |                                      | तस्य कर्म विवेकार्थम्                                                                                                                                                                                                                                                           | १.१०२<br>१.७४                                        |
| चिकणो दशमीस्थस्य                                                                                                                                                                                     | <b>२.१३८</b>                         | 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                      |
|                                                                                                                                                                                                      | २.१३८<br>२.३४                        | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च                                                                                                                                                                                                        | १.७४                                                 |
| चित्रणो दशमीस्थस्य                                                                                                                                                                                   |                                      | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त                                                                                                                                                                                   | १.७४<br>१.१३                                         |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्                                                                                                                                                         | २.३४                                 | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त<br>तेषां तु समवेतानाम्                                                                                                                                                            | १.७४<br>१.१३<br>२.१५२                                |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः                                                                                                                                  | २.३४<br>१.८१                         | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त<br>तेषां तु समवेतानाम्<br>तेषां त्रयाणां शुश्रूषाम्                                                                                                                               | १.७४<br>१.१३<br>२.१५२<br>२.१३९                       |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्                                                                                | २.३४<br>१.८१<br>१.६९                 | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त<br>तेषां तु समवेतानाम्<br>तेषां त्रयाणां शुश्रूषाम्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्                                                                                                | १.७४<br>१.१३<br>२.१५२<br>२.१३९<br>२.२२९              |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि                                                                                                         | २.३४<br>१.८१<br>१.६९<br>२.३५         | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त<br>तेषां तु समवेतानाम्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्<br>तेषामनुपरोघेन                                                                             | १.७४<br>१.१३<br>२.१५२<br>२.१३९<br>२.२२९<br>१.१६      |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्                                                                                | २.३४<br>१.८१<br>१.६९<br>२.३५         | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताभ्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त<br>तेषां तु समवेतानाम्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्<br>तेषामनुपरोधन<br>तेषामिदं तु सप्तानाम्                                                     | १.७४<br>१.१३<br>२.१३<br>२.१३<br>२.२३<br>१.३६         |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्<br>चोदितो गुरुणा नित्यम्<br>ज                                                  | २.३४<br>१.८९<br>१.३५<br>२.३९         | तस्य कर्म विवेकार्थम्<br>तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते<br>ताम्यां स शकलाभ्यां च<br>ते तमर्थमपृच्छन्त<br>तेषां तु समवेतानाम्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्<br>तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान्<br>तेषामनुपरोधन<br>तेषामिदं तु सप्तानाम्<br>तेषु सम्यग्वर्तमानः                              | १.७४<br>१.१२<br>२.१२<br>२.२२<br>२.२२<br>२.२१<br>२.१९ |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्<br>चोदितो गुरुणा नित्यम्<br>जगतश्च समृत्पत्तिम्                                | २.३४<br>१.६९<br>२.३५<br>२.१९<br>१.११ | तस्य कर्म विवेकार्थम् तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते ताभ्यां स शकलाभ्यां च ते तमर्थमपृच्छन्त तेषां तु समवेतानाम् तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान् तेषामनुपरोधन तेषामिदं तु सप्तानाम् तेषु सम्यग्वर्तमानः तिभ्य एव तु वेदेभ्यः                                                                | १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १             |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्<br>चोदितो गुरुणा नित्यम्<br>ज                                                  | २.३४<br>१.८९<br>१.३५<br>२.३९         | तस्य कर्म विवेकार्थम् तस्य सोऽहर्गिशस्यान्ते ताभ्यां स शकलाभ्यां च ते तमर्थमपृच्छन्त तेषां तु समवेतानाम् तेषां त्रवयवान्त्सूक्ष्मान् तेषामनुपरोधन तेषामिदं तु सप्तानाम् तेषु सम्यग्वर्तमानः तिभ्य एव तु वेदेभ्यः तिराचामेदपः पूर्वम्                                            | १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १             |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्<br>चोदितो गुरुणा नित्यम्<br>ज<br>जग्तश्च समुत्पत्तिम्<br>जप्येनैव तु संसिध्यत् | २.३४<br>१.६९<br>२.३५<br>२.१९<br>१.११ | तस्य कर्म विवेकार्थम् तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते ताभ्यां स शकलाभ्यां च ते तमर्थमपृच्छन्त तेषां तु समवेतानाम् तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान् तेषामनुपरोधन तेषामिदं तु सप्तानाम् तेषु सम्यग्वर्तमानः तिभय एव तु वेदेभ्यः तिराचामेदपः पूर्वम् तिष्वप्रमाद्यन्नेतेषु                       | १. १ २ २ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १             |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्<br>चोदितो गुरुणा नित्यम्<br>जगतश्च समृत्पत्तिम्                                | २.३४<br>१.६९<br>२.३५<br>२.१९<br>१.११ | तस्य कर्म विवेकार्थम् तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते ताभ्यां स शकलाभ्यां च ते तमर्थमपृच्छन्त तेषां तु समवेतानाम् तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान् तेषामनुपरोधन तेषामिदं तु सप्तानाम् तेषु सम्यग्वर्तमानः तिभ्य एव तु वेदेभ्यः तिराचामदपः पूर्वम् तिष्वप्रमाद्यन्नेतेषु तिष्वप्रमाद्यन्नेतेषु | १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १             |
| चित्रणो दशमीस्थस्य<br>चतुर्थे मासि कर्तव्यम्<br>चतुष्पात्सकलो धर्मः<br>चत्वार्याहुः सहस्राणि<br>चूडाकर्म द्विजातीनाम्<br>चोदितो गुरुणा नित्यम्<br>ज<br>जग्तश्च समुत्पत्तिम्<br>जप्येनैव तु संसिध्यत् | २.३४<br>१.६९<br>२.३५<br>२.१९<br>१.११ | तस्य कर्म विवेकार्थम् तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते ताभ्यां स शकलाभ्यां च ते तमर्थमपृच्छन्त तेषां तु समवेतानाम् तेषां त्ववयवान्त्सूक्ष्मान् तेषामनुपरोधन तेषामिदं तु सप्तानाम् तेषु सम्यग्वर्तमानः तिभय एव तु वेदेभ्यः तिराचामेदपः पूर्वम् तिष्वप्रमाद्यन्नेतेषु                       | १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १. १             |

| े                                             |                        | नीचं शय्यासनं चास्य                                   | <b>२.१९८</b>           |
|-----------------------------------------------|------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------|
| दशाब्दारूयं पौरसस्यम्                         | ⊅ 93¥                  | नैतैरपूर्तैर्विधवत्<br>चैत्राके सम्बद्धान्यपारः       | 7.80                   |
| दाराधिगमनं चव                                 | २.१३४<br>• • • •       | न त्यके नास्त्यनघ्यायः<br>जोक्कितं क्रमण्डित व्यास    | २.१०६                  |
| दूरस्थो नार्चयदेनम्                           | <b>१.११</b> २          | नोच्छिष्टं कस्यचिद् दद्यात्<br>नोदाहरेदस्य नाम        | २.५६<br>२ ०००          |
| दूरादाहृत्य समिधः                             | २.२०२<br>२.१८६         | मापाहरपस्य गाम                                        | 7.888                  |
| देशधर्माञ्जातिधर्मान्                         | २.१८६<br>१.११८         |                                                       |                        |
| द्विकानां युगानां तु                          | १.५ <i>५</i> ८<br>१.७२ | प्                                                    |                        |
| देवे रात्र्यहनी वर्षम्                        | १.६७                   | ਰਵਜ਼ਤਾਂ ਤਿਕ ਤੁਸ਼ੰਕ                                    | २.१३७                  |
| द्युतं च जनवादं च                             | २.१७ <i>९</i>          | पञ्चानां त्रिषु वर्णेषु<br>परपत्नीति या स्त्री स्यात् | २.१२ <b>९</b>          |
| द्विघा कृत्वात्मनो देहम्                      | ₹.₹<br><b>₹</b> .₹₹    | पराङमुखस्याभिमुखः                                     |                        |
| व्या दरमारममा पर्यू                           | 3.47                   | परीवादात्खरो भवति                                     | २.१९७<br>२.२० <b>१</b> |
| घ                                             |                        | पशवश्च मुगाश्चेव                                      | <b>१.</b> ४३           |
|                                               |                        | पश्नां रक्षणं दानम्                                   | १. <b>९</b> ०          |
| धर्मार्थावुच्यते श्रेयः                       | २.२२४                  | पिता व गार्हपत्योऽग्निः                               | ۲.२३ <b>१</b>          |
| धर्माथौ यत्र न स्याताम्                       | २.११२                  | पितुर्भगिन्यां मातुश्च                                | 7. ? 3 3               |
|                                               | 1.271                  | पित्र्ये रात्र्यहनी मासः                              | १.६६                   |
| न                                             |                        | पुनाति पङ्गितं वंश्यांश्च                             | <b>१.</b> १०५          |
|                                               |                        | प्रजानां रक्षणं दानम्                                 | १.८८                   |
| न तिष्ठति तु यः पूर्वाम                       | २.१०३                  | प्रतिगृह्येप्सितं दण्डम्                              | २.४८                   |
| न तिष्ठति तु यः पूर्वाम्<br>न तेन वृद्धो भवति | <b>૨.</b> १५६          | प्रतिवातेऽनुवाते च                                    | २.२०३                  |
| न पूर्व गुरवे किचित्                          | २.२४५                  | प्रतिश्रवणसंभाषे                                      | २.१९५                  |
| न हायनैर्न पिलतैः                             | २.१५४                  | प्राक्त्रलान्पर्युपासीनं                              | <b>૨.</b> ૭५           |
| नापृष्टः कस्यचिद् ब्रूयात्                    | 7.880                  | प्राङ्ग नाभिवर्घनात्पुंसः                             | २.२९                   |
| नाबाह्यणे गुरौ शिष्यः                         | २.२४२                  |                                                       | • •                    |
| नाभिव्याहारयेद् ब्रह्म                        | २.१७२                  | <b>ब</b>                                              |                        |
| नामवेयं दशम्यां तु                            | २.३०                   |                                                       |                        |
| नामघेयस्य ये केचित्                           | २.१२३                  | बालः समानजन्मा वा                                     | २.२०८                  |
| नारुंतुदः स्यादार्तोऽपि                       | १.१६१                  | बुद्धीन्द्रियाणि पञ्चेषाम्                            | २.९१                   |
| नित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्यात्                | २.१७६                  | ब्रह्माणं प्रणवं कुर्यात्                             | ર.७४                   |
| नित्यमुद्धतपाणिः स्यात्                       | २.१९३                  | ब्रह्म यस्त्वननुज्ञातम्                               | २.११६                  |
| निम्षा दश चाष्टी च                            | १.६४                   | ब्रह्मवर्चसकामस्य <b>े</b>                            | २.३७                   |
| निषेकादिश्मशानान्तः                           | २.१६                   | ब्राह्मणो जायमानो हि                                  | १.९९                   |
| निषेकादीनि कर्माणि                            | - २.१४२                | ब्राह्मणो बैल्वपालाशौ                                 | २.४५                   |

| बाराणका न श्वास्त्रल                                | 0.5.4         |                              | 5 01 4         | विद्ययैव समं कामम्                           | २.११३                 | संमानाद् ब्राह्मणो नित्यम्  | २.१६२                 |
|-----------------------------------------------------|---------------|------------------------------|----------------|----------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------|-----------------------|
| ब्राह्मणस्य तु क्षपाहस्य<br>ब्राह्मण विप्रस्तीर्थेन | १.६८          | यथा षण्ढोऽफलः स्त्रीषु       | २.१५८          | विद्या गुरुष्वेत्देव                         | 7.70 <b>६</b>         | संसारगमनं चैव               | <b>१.</b> ११७         |
| भाह्मण ।पत्रस्तायन                                  | २.५८          | यथेदमुक्तवाङ्कलास्त्रम्      | २.११९          | विद्या बाह्मणमेत्याह                         |                       | स तैः पृष्ठस्तथा सम्यक्     | ۶.४                   |
|                                                     |               | यदाणुमात्रिको भूत्वा         | १.५६           | ्विद्युतोऽशनिमेघांश्च                        | <i>₹.११४</i>          | समाहत्य तु तद्भैक्षम्       | ۲.५ <i>१</i>          |
| भ                                                   |               | यदा स देवो जागति             | १.५२           | <b>=</b> / U =                               | १.३८                  | सरस्वतीदृषद्वत्योः          |                       |
|                                                     |               | यदि त्वात्यन्तिकं वासम्      | २.२४३          | विद्वद्भिः सेवितः सद्भिः                     | ٦.१                   |                             | <b>२.१७</b>           |
| भगवान् सर्ववर्णानाम्                                | १०२           | यदि स्त्री यद्यवरजः          | २.२२३          | विधियज्ञाज्जपयज्ञः                           | २.८५                  | सर्वं तु समवेक्ष्येदम्      | ک.۶<br>ماکرون         |
| भवत्पूर्वं चरेद् भैक्षम्                            | २.४९          | यदेतत्परिसंख्यातम्           | १.७१           | विप्राणां ज्ञानतो ज्यष्ठ्यम्                 | २.१५५                 | सर्वं वापि चरेद् ग्रामम्    | २.१८५                 |
| भूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः                          | १.९६          | यद्यस्य विहितं चर्म          | २.१७४          | विप्रोष्य पादग्रहणम्                         | २.२१७                 | सर्वं स्वं ब्राह्मणस्येदम्  | 2.200                 |
| भैक्षेण वर्तयेन्नित्यम्                             | २.१८८         | य मूर्त्यवयवाः सूक्ष्माः     | १.१७           | विषादप्यमृतं ग्राह्मम्                       | २.२३९                 | सर्वस्यास्य तु सर्गस्य      | 20.9                  |
| भोः शब्दं कीर्तयेदन्ते                              | २.१२४         | यमेव तु शुचि विद्यात्        | <b>२.११५</b>   | वृत्तीनां लक्षणं चैव                         | <b>१.</b> ११३         | सर्वे तस्यादृता धर्माः      | २.२३४                 |
| म्नातुर्भार्योपसंग्राह्या                           | २.१३२         | यश्चैतान्प्राप्नुयात्सर्वान् | २.९५           | वेदः स्मृतिः सदाचारः                         | २.१२                  | सर्वेषां तु स नामानि        | १.२१                  |
|                                                     |               | यस्य वाङमनसी शुद्धे          | 7.840          | वेदप्रदानादाचायम्                            | २.१७१                 | सहस्रकृत्वस्त्वम्यस्य       | २.७९                  |
| म                                                   |               | यस्यास्येन सदाश्नान्त        | 8.84           | वेदमेव सदाभ्यस्येत्                          | २.१६६                 | साक्षिप्रश्नविधानं च        | १.११५                 |
|                                                     |               | यावत् त्रयस्ते जीवेयुः       | २.२३५          | ्र वेदयज्ञैरहीनानाम्                         | २.१८३                 | सावित्रीमात्रसारोऽपि        | २.११८                 |
| मङ्गल्यं ब्राह्मणस्य स्यात्                         | २.३१          | युगपत्तु प्रलीयन्ते          | 8.48           | वेदास्त्यागाश्च यज्ञाश्च                     | २.९७                  | सुखं ह्यवमतः शेते           | २.१६३                 |
| मनः सृष्टि विकुरुते                                 | શે.હવ         | य पाकयज्ञाश्चत्वारः          | २.८६.          | वेदोक्तमायुर्मर्त्यानाम्                     | १.८४                  | सूर्येण ह्यभिनिर्मुक्तः     | <b>२.</b> २२ <b>१</b> |
| मनुमेकाग्रमासीनम् <b></b>                           | 8.8           | येषां तु यादृशं कर्म         | 2.82           | , वेदोपकरणे चैव                              | 7.804                 | सेवेतेमांस्तु नियमान्       | २.१७५                 |
| मन्वन्तराण्यसंख्यानि                                | 2.60          | योऽघीतेहन्यहन्येताम्         | 2.22           | वैदिकैः कर्मभिः पुण्यैः                      | २.२६                  | सोऽभिघ्याय शरीरात्स्वात्    | १.८                   |
| <b>मरो</b> चिमत्र्यङ्गिरसो                          | १.३५          | योऽनधीत्य द्विजो वेदम्       | २.१६८          | वैवाहिको विघिः स्त्रीणाम्                    | २.६७                  | स्त्रियो रत्नान्यथो विद्या  | २.२४०                 |
| महान्तमेव चात्मानम्                                 | શે. શેપ       | यो न वेत्त्यभिवादस्य         | २.१२६          | वैश्यशूद्रोपचारं च                           | १.११६                 | स्त्रीणां सुखोद्यमकूरम्     | २.३३                  |
| मातरं वा स्वसारं वा                                 | २.५०          | योऽवमन्येत ते मुले           | 2.88           | व्यत्यस्तपाणिना कार्यम्                      | २.७२                  | स्त्रीघर्मयोगं तापस्यम्     | १.११४                 |
| मौञ्जी त्रिवृत्समा श्लक्ष्णा                        | २.४२          | योऽसावतीन्द्रियग्रोह्यः      |                | <b>. व्रतवद् देवदेवत्ये</b>                  |                       | स्वप्ने सिक्त्वा ब्रह्मचारी | २.१८१                 |
|                                                     | • •           |                              |                | जा                                           |                       | स्वभाव एष नारीणाम्          | २.२१३                 |
| य                                                   |               | ন্ত                          |                | राजाने स्थानिते                              | २.११९                 | स्वमेव ब्राह्मणो भुङक्ते    | <b>१</b> .१०१         |
| , 1                                                 |               |                              |                | शय्यासनेऽघ्याचरिते<br>शरीरं चैव वाचं च       | २. <b>१</b> ९२        | स्वाध्यायेन व्रतैहोंमैः     | २.२८                  |
| यं तु कर्मणि यस्मिन् सः                             | १.२८          | लोकानां तु विवृद्धचर्थम्     | १.३१           | शरार चय याच य<br>शर्मविद् ब्राह्मणस्य स्यात् | 7.537<br>7.37         | स्वायम्भुवस्यास्य मनोः      | १.६१                  |
| यः कश्चित्कस्यचिद्धर्भः                             | ₹.७           | 3 2                          |                |                                              | ۲۰۹۲<br>۲. <b>१</b> ४ | स्वायमभुवाद्याः सप्तैते     | <b>१</b> .६३          |
| यः स्वाध्यायमघीतेऽब्दम्                             | २.१०७         | व                            | -              | श्रुतिद्वैषं तु यत्र स्यात्                  |                       | स्वारोचिषश्चोत्तमस्य        | <b>१</b> .६२          |
| यक्षरक्षःपिशाचांश्च                                 | १.३८          | ·                            |                | श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयः                     | २. <b>१०</b>          | स्वेदजं दंशमशकम्            | १.४५                  |
| <b>यत्तत्कारणमव्यक्तम्</b>                          | 8.88          | वर्जयेनमघु मांसं च           | २. <b>१</b> ७७ | श्रुतिसमृत्युदितं घर्मम्                     | 7.8                   | ह                           |                       |
| यत्प्राग्द्वादशसाहस्रम्                             | १.७९          | वशे कृत्वेन्द्रियग्रामम्     | 2.800          | श्रेयःसु गुरुवद्वृत्तिम्                     | २.२०७                 | हिस्राहिस्रे मृदुकूरे       | <b>१</b> .२९          |
| यथर्तुलिङ्गान्यृतवः                                 | <b>१.</b> ३०  | वायोरपि विकुर्वाणात्         | <b>१.७७</b>    | श्रोत्रं त्वक्चक्षुषी जिह्वा                 | २.९०                  | हिमवद्विन्ध्ययोर्मध्यम्     | २.२१                  |
| यथा काष्ठमयो हस्ती                                  | <b>२.१५७</b>  | वित्तं बन्धुर्वयः कर्म       | २.१३६          | स                                            |                       | हीनान्नवस्त्रवेषः स्यात्    | 2.868                 |
| यथा सनन्दिनित्रेण                                   | २.२ <b>१८</b> | विदुषा ब्राह्मणेनेदम्        | १.१०३          | संकल्पमूलः कामो वै                           | २.३                   | हृद्गाभिः पूयते             | २.६९                  |
| * ** ** ******************************              | 1.150         | 14241 मालगापर्य              |                | •                                            |                       | ~ "                         | •                     |
|                                                     |               |                              | XIII           |                                              |                       |                             |                       |

### सहायक पुस्तक-सूची

- १. मनुस्मृतिः—- श्रीकुल्लूककृतमन्वर्थमुक्तावलीभाष्यसहिता काव्यतीर्थ-श्रीनारायणरामाचार्येण संपादिता, निर्णयसागर-मुद्रणमन्त्रालये मुद्रिता । दशमसंस्करणम् ।
- २. भारतवर्षं का इतिहास—आचार्यरामदेवकृतः । गुरुकुलकाङ्गड़ी विश्वविद्यालयेन प्रकाशितः । द्वितीयं खण्डम् ।
- 3. The Laws of Manu—G. Bühler. Published by Motilal Banarsidass, Delhi.
- V. Aspects of the Social and Political Systems of Manusmṛti—by K.V. Rangaswami Aiyangar, Motilal Banarsidass, Delhi.
- ५. बहवः शब्दकोशाः
- 4. The New Dictionary of Thoughts—Standard Book Company, New York.

#### श्रोसत्यभूषणयोगिकृतग्रन्य---

- १. योगी का वीरकाव्य
- २. योगी की मघुशाला
- ३. योगी का सोऽहं काव्य (ईशोपनिषद् पर आधृत)
- ४. कामायनी का सश्रद्ध मनन

#### शीघ्र ही प्रकाशित होने वाले

- ५. निरुक्त (डा० लक्ष्मणस्वरूप) का हिन्दी अनुवाद
- ६. ईशोपनिषद्-महाभाष्य
- ७. योगी-सतसई

# शुद्धि-पत्रम्

| पृष्ठम्       | पङक्तः                                                                | अशुद्धम्                                                                                                                                                                                                          | ग्रहम                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ₹ <b>१</b>    | पङ्क्तः<br>१९६४ २३५९ ५४१ १९८३ २३५७ ४४५४<br>१९६४ २३५१ १९८३ २३५७७४४ ५४४ | अशुद्धम् स्विपतरं बैवस्वतः धर्मशास्त्रं सृष्ट्वः स्मृतिः ताराणां लैमटाइन कीडनकां भयङ्करा विनव मवुकव्कता लोहतारा सवित्रता मन्यन्ते भगवान् कुल्लूक. एतमव री, श्वरे विशेषणं सर्वेः स्थावराः वा सब-कुछ निः √उत् क्रमु | शुद्धम्<br>पितरं<br>वैवस्वतः<br>धर्मशास्त्रं<br>सृघृतं<br>स्मृतिः,<br>लौहताराण<br>लैमर्टाइन<br>कीडनिका<br>भयङ्करी<br>विनेव<br>मेव<br>भावुकता<br>संविलता<br>मन्येते<br>भगवान्,<br>अनुकुल्लूक<br>एवमे व<br>रीश्वरं<br>विशेषणं,<br>सर्वे<br>स्थावरा<br>वा,<br>सब कुछ<br>नि उत्त√कम |
| ३३<br>३४<br>• | २४<br>२५                                                              | √ उत् ऋमु<br>मूर्तितः<br>उक्तः                                                                                                                                                                                    | उत्√कमु<br>मूर्तित<br>उक्तः,                                                                                                                                                                                                                                                    |

|                |    | •                           |                         |
|----------------|----|-----------------------------|-------------------------|
| ३४             | २५ | अतः,                        | अतः<br>                 |
| ३६             | ११ | कृष्ण्                      | कृष्ण:                  |
| ३६             | २३ | अमस्माकं                    | अस्माक <u>ं</u>         |
| ३६             | २६ | कुत्रचिदद<br>के             | कुत्रचिद<br>की          |
| ४०             | २३ |                             |                         |
| ४३             | ų  | में                         | में चार                 |
| ४९             | २५ | बलहर:                       | बलहर:                   |
| 46             | 28 | 8                           | १. ३३, ३४<br>नास्ति     |
| 40<br>40<br>40 | २५ | अस्ति                       |                         |
| 43             | २५ | प्रशस्ता-                   | प्रशस्ता                |
| 4%             | २६ | ऽस्ति                       | नास्ति                  |
| ६२             | २३ | नास्तिक                     | नास्तिक,                |
| ६३             | २५ | <b>१</b>                    | १. ३३, ३४               |
| ६६             | २० | मानवाः                      | मानवाः                  |
| ८३             | ११ | हुये                        | हुए                     |
| 63             | १८ | हुये                        | हए                      |
| ረ६             | 28 | · हुये                      | हुए                     |
| ९०             | 28 | अभ्यतपत                     | अभ्यतपत्                |
| ९०             | २६ | विड                         | विड्                    |
| ९८             | २५ | भिनसूचकम्<br>शांतिसंभावनाया | मनसूचकम्                |
| ९९             | २६ | शांतिसंभावनाया              | श्रान्तिसंभावनया        |
| १०१            | 28 | कःपी                        | कल्पो<br>               |
| १०१            | २३ | ्र <b>ब्र</b> ह्मा          | ब्रह्म<br>——            |
| १११            | २३ | मंत्र                       | मन्त्र                  |
| १३०            | २६ | रुघु:                       | लघु<br>                 |
| <b>?</b> ३३    | १८ | अवकीणि                      | अवकीर्णी<br>रेग्सं ग≅णं |
| 8.8.8          | २५ | सवर्णायाः पत्न्या           | सवर्णायां पत्न्यां      |
| १४२            | १४ | उच्छिस्ट                    | उच्छिष्ट                |
| १४५            | १७ | स्पष्टीकृतम                 | स्पष्टीकृतभ्            |
| १५२            | २० | क्वा वाहाः                  | विवाहा                  |
| १५३            | १० | नादृत                       | अनादृत                  |
| १५६            | २४ |                             | <b>ड</b> ट              |
| २२५            | २२ |                             | ब्रू —                  |
| २२८            | 88 | मासं                        | भा स                    |
|                |    |                             |                         |







5.73

CATALOGUEDO

X C

Central Archaeological Library,
NEW DELHI-41218

Call No. Salas / Man Sal

Author— You juin Sign.

Title-JAC Mernel Irnili

Borrower No. Date of Issue Date of Return